

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْكِتَابُ

أَفْيَارِسِم

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ وَالصَّرَاطِ الْمُسْتَقِرِ  
سَيِّدِنَا وَرَسُولِنَا مُحَمَّدٌ

اَسْأَدُ اَللَّهُ اَمَّهَ تَكُونُ هَذِهِ بَلْ كِتَابٌ  
الَّتِي سَمِعَ رَهْبَهُ مَلَكَتِي خَلُصَرَةٌ عَلَى

طَرْبِيهِ اَرْهَرِي دُوْرِي رَأْيِنِي الْلَّارِيِهِ بِهِرِيَهِ  
وَهِلْهِ نَأَلِ اَرْهَيِهِ وَالْتَّرْفِيِهِ لِهِ

محمد سعيد العروبي

الإخراج الفنى  
عبد الكريم محمود

الغلاف بريشة  
الفنان : سيد عبدالفتاح

## الفصل الأول



## الجمال في الكون

الخير والشر قضية تثير جدلاً كثيراً ،  
وسبب هذا الجدل هو عدم فهم المعنى  
ال حقيقي للحياة ، ذلك أن الناس - إلا  
القليل منهم - قد ركزوا مقاييسهم على أن  
الحياة الدنيا هي الغاية ، ولذلك تبعوا  
وأتبعوا غيرهم . وكل من أخذ الدنيا على  
أنها غاية ، أتبعه الله سبحانه وتعالى فيها ، ثم لم يأخذ شيئاً .

إن الدنيا غاية بالنسبة لغير المؤمن فقط ، لأنه لا يعتقد أن  
هناك آخرة ، وهو لا يعتقد أن هناك حياة أبدية ، بل تنتهي  
طموحاته وأعماله كلها عند هذه الحياة الدنيا . مع أنه لو نظر  
نظرة العاقل لعرف أن الدنيا لا يمكن أن تكون هي الحياة  
للإنسان - لماذا؟ . لأن العمر فيها مظنون وغير متيقن ، إنه  
مبني على الظن وليس على اليقين . فالإنسان يتوقع أن يعيش في  
الدنيا حتى يبلغ سن الستين أو السبعين أو أكثر من ذلك . .  
ولكن هناك من يموت وعمره في الدنيا ساعة . . ومن يموت  
وعمره يوم . . ومن يموت وعمره أسبوع أو شهور . . ومن  
يموت وهو يبلغ أرذل العمر .

الإنسان - بطبيعته - يظن أنه سيعيش في الدنيا أعواماً  
طويلة . . ولكن هذا ليس مبنياً على يقين . فقد يأتيه الموت في  
أية لحظة . ولا أحد يستطيع أن يدعى أو يتمنى بأيامه في الدنيا  
ولا بعمره فيها .

لكن الإنسان يستطيع يقيناً أن يعرف عمره في الآخرة وهو  
أنه خالد لا يموت . . منعم لا يذهب عنه النعيم ، أو معذب  
لا يتركه العذاب . .

إننا إذا أردنا أن نحكم على أشياء حكمها الحقيقي بالنسبة للإنسان . . فلابد أن نأخذ هذا الحكم بمقاييس الآخرة ، ثم نضع المقاييس لتصبح هذه الأحكام صحيحة وسليمة . . ولكن - لغفلتنا - فإن مفاهيم الخير والشر بالنسبة لمعظمنا تتركز على الحياة الدنيا ، على أساس أنها غاية وليس وسيلة . . فما يتحقق لنا متعة ونعيمًا في الدنيا اعتبرناه خيرا . . وما يتحقق لنا نوعا من الشقاء أو عدم الرضا . . أو الحرمان مما نشتته به اعتبرناه شرا . . ومادام هذا هو مفهومنا ، ومادمنا نعيش بهذا المفهوم الخاطئ ، فسنشقى وسنبتعد عن الله .

إن الناس تأخذ الخير والشر بمفهوم شخصي حسب مصالحها الشخصية دون أن تنظر إلى ما هو أعمق من ذلك . . ولكن المقاييس الشخصية لا يمكن أن تحدد خيرا أو شرا . . لأنها مقاييس ناقصة وأنانية ، لا تعرف أين الخير وأين الشر .

إننا إذا قسنا الحدث بمقاييسنا الشخصية . . نجد أنه خير لإنسان ، وشر لإنسان آخر . . فإذا فرضنا مثلاً أن الوزارة قد أقيمت . . وتم تأليف وزارة جديدة . . هذا الحدث هو شر بالنسبة للذين خرجوا من الوزارة . . وبالنسبة للوزراء الجدد يعتبرونه خيرا ويتلقون التهانى عليه . . مع أنه نفس الحدث . . ولكنه شر لبعض الناس وخير للبعض الآخر .

ولنا أن نتساءل : كيف يكون الحدث نفسه خيرا وشرا في نفس الوقت؟ . . كيف يكون الحدث هو جامع للخير والشر معا؟!

لابد هنا أن المقاييس مختلة ، لذلك فهي لا تعطى المعنى

الحقيقي ، ولو أن المقاييس غير مختلة لما وجدت هذا التضارب والتضاد في المعنى . ولكن عندما تختل المقاييس يختل معنى الأحداث . تلك هي الحقيقة التي لابد أن نلتفت إليها .. ونحن نعالج قضية الخير والشر .

إن المقاييس الشخصية - كما قلت - لا تصلح حكمها في هذه القضية . وأنه لابد أن هناك مقاييس أخرى وضعها الله سبحانه وتعالى في الكون .. هي التي يمكن أن تحكم الأحداث وتعطينا المعنى الحقيقي لها .

هذه المقاييس لا يمكن أن نصل إليها نحن بفهمنا المحدود .. ولا بعلمنا القليل .. فأشياء كثيرة تغيب عنا تجعلنا لا نصلح كحكم على الخير والشر في الدنيا ، بل نأخذ الأشياء بسطحيتها ودون فهم ، ثم ننطلق ونصدر أحكاماً بعيدة عن الحقيقة !

وإذا أردنا أن نقيس الكون بمقاييس مهمة الإنسان فيه ، - تلك المهمة التي خلقه الله سبحانه وتعالى من أجلها - فلابد أن نفهم أن الله تبارك وتعالى قد وضع الميزان الدقيق لحركة الحياة في الكون .. ذلك الميزان الذي يحكم كل شيء ، وأول الأشياء التي وضعها الحق سبحانه وتعالى هو ميزان الجمال في الكون ، والجمال هو أن يؤدي الشيء مهمته في الحياة .. لذلك كانت قوانين الكون تضمن أن يؤدي الإنسان مهمته .. فإذا عبث البشر بهذه القوانين وعطلوها ولم يأخذوا بها فسدت الحياة ، وامتلأت بالشقاء والشروع ، وضاع الجمال فيها ، ومقاييس الجمال تجدها في الكون وفي كل حركة من حركات الحياة .

## في البداية .. كانت الفطرة

ولنبدأ مع بداية الحياة .. حين يولد الطفل .. أول شيء أنه يولد على الفطرة مسلما .. ورسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : ( كل مولود يولد على الفطرة مسلما وأهله ينصرانه أو يهودانه أو يجسانه ) .

إن كل مولود جاء إلى هذه الدنيا إنما جاء وهو على الفطرة السليمة .. على دين الله الصحيح ، ثم يحدث الفساد بعد ذلك من الناس ، أى من أهله الذين ينقلونه من دين الفطرة - التي خلقه الله عليها - إلى ما يعتقدونه هم .. هذا دليل على جمال الله في كونه منذ بداية الحياة لأى مولود ، بأن خلق كل خلقه على الاسلام ، ويدل - في نفس الوقت - على إفساد الناس لهذا الجمال .

إن أى طفل يشب على البراءة بما منحه الله من جمال الخلق بالفطرة .. إنه لا يعرف الكذب ولا النفاق ولا السرقة .. ولا أيا من شرور الدنيا ، ولكن أبواه هما اللذان يعلمانه كل شر .. هو خلوق على جمال الفطرة .. صادق القول صادق الاحساس .. بريء ظاهر .. فلم نسمع عن طفل ولد كذابا بالفطرة .. ولم نر طفلا ولد سارقا بالفطرة .. ولا سمعنا عن طفل ولد منافقا بالفطرة .. ولكن كل هذه الشرور والأثام يعلمنها له والده .. أو أقاربه أو أقرانه .. فكأن الخلق جاء على الجمال في الكون .. والافساد في الكون إنما جاء من تدخل البشر .

ويكبر الطفل ويذهب إلى المدرسة .. وبدلاً من أن يعلمه والده أن العمل هو أساس النجاح ، وأنه لكي ينجح يجب أن يذاكر .. يتحايلان على أن ينجح دون مذاكرة ، فيحاولان الحصول على أسئلة الامتحان من المدرسين ، إما بواسطة الدروس الخصوصية .. وإما بالرسوة وإما بالنفوذ .. ونكون - بتدخلنا هذا - قد أفسدنا الجمال في الكون .. كيف ؟ لأنه إذا نجح التلميذ بلا مذاكرة .. هل سيذاكر بعد ذلك ؟ ! .. طبعاً لا .. لأنه مادام ينجح بلا جهد ، فلماذا يذاكر ويتعب ؟ !

إن ما نراه الآن من محاولة بعض المدرسين لبيع الامتحانات ، أو إعطاء الأسئلة للطلبة مقابل دروس خصوصية أو غير ذلك .. هو محاولة لافساد الجمال في الكون ، فيعتاد كل طالب ألا يذاكر لينجح ، ونكون النتيجة أنه لا يتعلم ، وتنتهي مرحلة تعليمه وهو لا يعلم شيئاً ، ويدخل المجتمع كله في كارثة حقيقة .

الله سبحانه وتعالى يريد منا عمارة الأرض ، ولكن نعمر الأرض فقد خلق الله جل جلاله لنا عقولاً ترث الحضارات وتضييف عاليها .. هذا العقل هو الذي ميز الإنسان على الحيوان .. فالحيوان مازال يعيش عيشته البدائية منذ بداية الخلق ، إننا لم نسمع مثلاً أن مجموعة من الحيوانات قد عقدت اجتماعاً تتدارس فيه كيف ترقى بحياتها ، وكيف تنشيء حظائر مكيفة الماء مثلاً ، ولم نعرف أن حيواناً تقدم عن أبيه أو جده في المئم فأصبح يعلم ما لم يكونوا يعلموه .. واستطاع أن يطور حياته ويفيرها . لم يحدث ذلك لأمر بدائي هو أنه لا يملك المؤهل للتطور .

## معنى .. التطور ؟



إنني أتعجب من الذين يقولون إن الحيوان قد تطور مع البيئة فأصبح كذا وكذا ، أو ينبت له شعر كثيف في المناطق الباردة .. أو يتكيّف بلون النبات حتى يختفي عن أعدائه .. أو ينشئ جحراً متطروراً ! .

إن كل هذه الأشياء يعطيها الله سبحانه وتعالى لمن شاء ليحفظ حياته من الانفراط .. ولكن الحيوان لا يملك العقل ولا الفكر .. ولا القدرة ليطير حياته .. لأن هذا العقل ميزة اختص بها الله سبحانه وتعالى الإنسان وحده .. وكشف له من أسرار كونه ما يمكنه من عمارة الأرض .. ومن التقدم في الحضارة .

إن العقل البشري إذا لم يكن قادراً على أن يفهم ويعرف حضارة السابقين ويضيف عليها ، فإنه يتخلّف ويعجز عن فهم أسرار الله في كونه .

وإذا كان الجمال في الحياة هو أن تتقدم البشرية وترقى وتعمّر الأرض .. فكأننا - ونحن نعلم أبناءنا أن ينجحوا دون جهد بالغش والدروس الخصوصية وغير ذلك - نهدم العلم والعمل معاً .. ونفسد عمارة الأرض بإفساد من اختصه الله بالقيام بهذا التعمير ! !

وهنا نقطة تثار في بعض الأحيان .. وهي مسألة تدريب الحيوانات على الإتيان بحركات يحاول بعض الناس أن يوهمونا

أنها تعتمد على عقل الحيوان وفهمه ، ونقول لهؤلاء : إن هذا غير صحيح .. لأن هذه الحركات تعتمد أساساً على الغريزة .. فالحيوان حين يدرب على الحركة .. إما أن يثاب إذا فعلها فيقدم له الطعام .. وإما يعاقب إذا لم يفعلها فيسبب ذلك له ألمًا ..

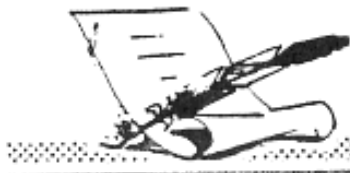
إنه يفعل ما يطلب منه أن يفعله بغرizته .. إما بدافع الجوع ، لأنه يعلم أنه سيتناول طعامه بعد ذلك ، وإما خوفاً من الألم .. إذا لم يفعل . ولذلك فهي حركات تعتمد على الغريزة وليس على العقل .. فلو كانت تعتمد على العقل لاستطاع الحيوان أن ينقلها إلى أولاده .. ولكنه لا يستطيع ، فلم نعرف أنأسدا أو قرداً أو حصاناً علم أولاده الحركات البهلوانية التي يقدمها في السيرك .

الله سبحانه وتعالى .. حدد مهمة آدم قبل أن يخلقه ..  
وذلك في قوله تعالى :

﴿وَلَذِّقَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةَ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً﴾

(من الآية ٣٠ سورة البقرة)





## معنى الخلافة

و بما أن الله قد أعطى الإنسان الخلافة في الأرض .. فإنه سبحانه سخر له سائر اجناس الدنيا لخدمته و ت العمل من أجله . فأجناس الدنيا أربعة هي .. الجماد والنبات والحيوان والانسان . الجماد ما نقول نحن إنه لا حس فيه ولا حرفة ، وهذا أخذ بظاهر الأشياء .. وهو ينتهي عند أول درجات النبات .. وهي النمو ..

إننا نرى الشعب المرجانية في البحار تأخذ بشكل بدائي خاصية النمو وهي أول مميزات النبات ، والنبات له خاصية النمو والتنفس وغير ذلك .. ولكنه يفقد خاصية الحس والحركة وهي أول الدرجات في الحيوان .. ولذلك فأننا نرى أن هناك بعض النباتات إذا لمستها تحركت مثل ما يطلقون عليه اسم (الست المستحية) .. أو غير ذلك من النباتات الموجودة في الغابات الاستوائية .. إذا لمستها تحركت أغصانها .

والحيوان يبدأ بالحركة والحس وينتهي عند العقل .. ولذلك فإن أرقى أنواع الحيوان لها فكر بدائي يمكنها من الإتيان ببعض الحركات كالقردة مثلا ..

أما الإنسان فإنه يبدأ بالعقل .. وهو ما يميزه عن باقى خلوقات الله ، وهو الذي يصنع له التقدم .. فكل جيل يستوعب حضارات الجيل الذى قبله ويضيف عليها ليسلمها إلى الجيل الذى بعده .. وهكذا كلما تقدم الزمن .. كانت

هناك قفزات أسرع .. لأنه بتوالي الاجيال جيلاً بعد جيل بعد جيل .. يصبح لدينا ميراث ضخم من الحضارة نبني عليه تقدمنا .

لقد وضع الله سبحانه وتعالى .. أسس الجمال في الكون .. وهي أسس لا تستقيم الحياة بغيرها ، من هذه الأسس أن الحياة لا تستقيم إلا إذا أكل الإنسان من ناتج عمله . لذلك يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( ما أكل أحد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده ، وإن نبي الله داود كان يأكل من عمل يده ) .

والإسلام يمنع أن يعطى الناس أجراً بلا عمل .. حتى أنه قيل إذا لم يكن هناك عمل يؤدى ، فليكلف الناس بحفر بئر ثم يكلفون ببردمه ..



## سِرِّ الْجَمَالِ فِي الْكَوْنِ



من الناحية العقلية قد يكون هذا غير واضح .. كيف يكلف الانسان بحفر بئر وردمها ؟ ! نقول إن القصد هنا هو ألا يتعود الناس أن يتناصوا أجرا بلا عمل ، لأنه إذا تعود الناس على أخذ المال بلا عمل .. فإنه سوف يترتب على ذلك أن نصبح مجتمعا من العاطلين الذين يأخذون أجرا ولا يعملون ، فيضيّع الجمال في الكون ويعمّ الفساد فيه .

كذلك من الجمال في الكون .. أن الله سبحانه وتعالى حرم أكل أموال الناس بالباطل .. فقال تعالى :

﴿ وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَ كُمْ بِالْبَطْلِ وَرُدُوا إِلَيْهَا إِلَى الْحَكَامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيَاتِا مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالْإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾

( الآية ١٨٨ سورة البقرة )

إنك إذا أكلت مالاً بالباطل .. فقد حرمتني ثمرة عمل ، وفي هذه الحالة سوف أزهد في العمل ، فهادمت أعمل وأشقي .. وأنت تأخذ ناتج هذا العمل فلماذا أعمل ؟ .. فكأنك بأكل أموال الناس بالباطل قد أضعت الجمال في الكون .. في أن يأخذ كل انسان ناتج عمله ، حتى يكون ذلك حافزا للعمل والتقدم في الحياة .

وهكذا نرى أن الله سبحانه وتعالى .. قد خلق الجمال في الكون .. وأن الانسان يأقليه ليفسد هذا الجمال .. فيضيّع

الخير ويأق الشقاء والشر .

لقد خلق الله سبحانه وتعالى المجتمع متكاملاً بالرزق . .  
فأعطى كلاً منا موهبة لا يملكونها غيره . . لقد شاءت إرادته  
سبحانه وتعالى أن يكون هذا متفوقاً في الهندسة . . وهذا متفوقاً  
في الطب . . وهذا متفوقاً في صناعة من الصناعات . . كل  
واحد منا متفوق في شيء . . ومتفوق عليه في أشياء .

ان ذلك مصداقاً لقول الله تبارك وتعالى :

﴿أَنْظُرْ كَيْفَ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ﴾

(من الآية ٢١ سورة الاسراء)

ولكن لم يقل الله سبحانه وتعالى من هو البعض  
المفضل؟ . . ومن هو البعض الآخر المفضل عليه؟ . .  
لماذا؟ . . لأن كلاً منا مفضل في شيء . . ومفضل عليه في شيء  
آخر . . فهذا مهندس بارع . . ولكنه يحتاج إلى من يعطيه  
مقومات حياته من طعام وشراب وملبس وغير ذلك . . إذن هو  
مفضل في فرع من فروع الحياة . . ولكنه مفضل عليه في باقي  
أوجه الحياة . .

وهذا طبيب بارع . . مفضل في علم الطب . . ولكنه  
يحتاج إلى المهندس ليبني له شقة يسكن فيها . . وإلى من يعد له  
ثياباً يلبسها . . وإلى من يزرع ويعده له طعاماً يأكله . .

وهذا صانع ثياب بارع ، ولكنه يحتاج إلى طبيب يداويه . .  
وإلى مهندس يبني له مسكنه . . وإلى مزارع يزرع له القمح  
ليأكل .

إذن فكل منا مفضل في ناحية .. ومفضل عليه في نواحٍ أخرى .. حتى عامل النظافة الذي ينظف الشوارع أو يحمل القمامه من الشقق والعقارات .. نحن محتاجون إليه في هذه الناحية .. لأننا لو تركنا القاذورات ... لانتشرت الأمراض والأوبئه ، وملأت القاذورات كل مكان .. انه مفضل علينا فيما يعطينا من النظافة .. وحتى هذا الذي يعمل في المجاري والبالوعات .. مفضل علينا في هذه الناحية .. لأنه لو ترك عمله لامتلأ الشوارع ببياه المجاري وفضلاتها .. وتصبح حياتنا مستحيلة .

إذن فيياك أن تختقر عملا من الأعمال ، أو تقول أنا أفضل من هذا .. لأنه يعمل في المجاري ، وأنا طبيب أو مهندس ، لأنه في ناحيته مفضل عليك .. وأنت محتاج إليه احتياجاً قهريا .. لأن المجتمع لا يمكن أن يتكامل إلا بنا جميعا .. من أصغر مهنة إلى أكبر مهنة .

ولكى يترابط المجتمع وينمو ويعيش ، ربط الله سبحانه وتعالى كل هذا بالرزق ، حتى يقدم كل إنسان على عمله .. وهو راض ليحصل على رزقه .. ورزق أولاده .. بل يبحث عن هذا العمل ليأتيه الرزق .. وهذه عملية ضرورية أنها أساس الجمال في هذا الكون .. لأنه لو كنا جميعا أطباء أو مهندسين .. فمن الذي يعد لنا رغيف الخبز الذي نأكله في الصباح ؟ ومن الذي ينظف الطرقات ؟ ومن الذي يعمل في المجاري وغيرها ذلك ؟

إن المجتمع الذى لا يقوم على التكامل بين أفراده يفسد .. ولا يمكن أن يعيش ولا يستمر .. لقد شاء الله أن يكون كل

منا مفضلاً في ناحية يستفيد منها المجتمع كله .. حتى تكون الحياة ممكناً .

هذه مقدمة لابد منها لنعرف سر الجمال في الكون .. وأن الله سبحانه وتعالى .. خلق الكون على الجمال ، كما خلقه على الخير ، ولكن الفساد جاء لأن الإنسان أُعطي حرية الاختيار في إفعل ولا تفعل ، فأخذ يفسد في الكون ويدعى أنه يصلحه .. واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَلَذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنَّا نَحْنُ مُصْلِحُونَ إِلَّا إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشْرُونَ ﴾

(الإيياتان ١١ و ١٢ سورة البرة)

فالله جل جلاله قد خلق كونه على الأسس الصحيحة السليمة التي تكفل الحياة الطيبة لكل خلقه ، ولو أن الإنسان أخذ الكون بتعاليم الله تبارك وتعالى .. سواء في التكوين ، أو في العمل ، أو في التفضيل ، أو في الأسباب .. ما كان هناك شر ولا شقاء في الكون .. لأن كل شيء وضع الله سبحانه وتعالى له قواعد الجمال التي تحفظه وتجعله يؤدي مهمته دون حاجة إلى فكر إنسان يحاول به أن يغير ويدل .

والشر في الكون لم يأت من الخلق .. ولا من القواعد التي وضعت للخلق .. ولكن تدخل الإنسان فيها هو الذي يفسدتها .. فالكون في خلقه غاية في الابداع .. يؤدي مهمته كما أرادها الله سبحانه وتعالى له .. ولكن في انسجام

وراحة .. بعيدا عن كل ما يشقي ويلقى بالأمراض في هذا الكون ..

إن الإنسان بابتعاده عن منهج الله ، أوجد أمراضا وآفات في المجتمع .. جاءت بالشقاء والشر ، ولذلك أرسل الله سبحانه وتعالى الرسل بالمنهج .. ليعدوا إلى الكون انسجامه وجماله ..

وعندما نقرأ في القرآن الكريم .. قول الحق سبحانه :

﴿ وَنَزَّلْنَا مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ ﴾

(من الآية ٨٢ سورة الأسراء)

نعرف أن القرآن قد نزل أولا .. ليعالج أمراضا قد ظهرت واستفحلت .. نتيجة البعد عن منهج الله .. وعندما يتم الشفاء وبرأ المجتمع من الأمراض التي تشقيه ، تأق الرحمة وإن في اتباع منهج الله .. تختفي هذه الأمراض ولا تعود مرة أخرى .. ليشقي بها الإنسان من جديد .

الحق سبحانه وتعالى أقام كونه وأوجده على قواعد وقوانين تجعل الجمال هو صفة الكون ، ولكن الإنسان - بما أوقى من اختيار - قد تدخل في هذا الكون ليفسده .. وبال اختيار إختار أشياء على غير مراد الله الشرعى في كونه .. ومن هنا جاء الشر .. ومن هنا حدث الفساد .

والعجب أن الإنسان ادعى أنه يصلح في الكون وهو يفسد .. ولكنه بعد أن يعاني الشقاء .. ويتحمل آلام الشر وأوجاعه وتعبه .. سيعود مرة أخرى إلى منهج الله .. وإلى

قواعد الجمال في الكون .. ولكنه لن يعود إليها بإيمان .. بل  
سيعود لها قهرا .. لأن الحياة لا يمكن أن تمضى .. إلا بهذه  
القوانين والقواعد .

اننا - للأسف الشديد - نقل عن مجتمعات غير مؤمنة  
ما يفسد حياتنا ومجتمعاتنا ونترك منهج الله الذي به وحده صلاح  
أمرنا .. لكن هذه المجتمعات بدأت تعود قهرا .. إلى منهج  
خالقها .. واكتشف أخيرا .. انه لا يمكن للحياة أن  
تستقيم .. إلا بمنهج السماء .. سواء أخذته عن إيمان .. أو لم  
تأخذه ، لأن الحياة لا تزول متابعيها إلا به .



## الفصل الثاني



جعل الله سبحانه وتعالى - كما بينا -  
الجمال في كل خلقه في كونه .. وجعل  
قوانين الأسباب لحفظ هذا الجمال ..  
فالذى يأخذ بيد الله المدودة بالأسباب ..  
يعطى الله ، والذى يحاول أن يتحايل بأن  
يأخذ الشيء من طريق ما حرم الله ، إنما  
يفسد في هذا الكون ..

ان الكون خلوق ليس جم مع منهج الله في كل شيء .. في  
العمل وفي الأسرة .. وفي الأطفال ، وفي الرزق .. وفي كل  
حركة الحياة ، تأخذ بقوانين الله لا يأتيك إلا الخير ، تبتعد عن  
قوانين الله .. لا يأتيك إلا الشر .. ليس فقط في الدنيا ،  
ولكن في الدنيا والآخرة .. ولذلك يقال : (لا خير في خير  
يؤدي إلى النار ، ولا شر في شر يؤدى إلى الجنة) .

لكن كيف يمكن أن يؤدى الخير إلى النار ؟ ولنضرب لذلك  
مثلا .. رجل يسرق ليتصدق بما يسرق ، يأخذ من الأغنياء  
ويعطى الفقراء ، ويطلقون عليه اسم اللص الشريف ! وهو  
أبعد ما يكون عن الشرف . إنه يظن أنه يعمل خيرا ، ولكنه في  
الحقيقة يرتكب شرًا كبيرا . لأنه سرق ما حرم الله أن تمتد يده  
إليه .. ولن ينفعه الخير الذي فعله ولا يتقبل منه ، لأنه يأتى  
عن طريق حرام .. والله سبحانه وتعالى .. لم يطلب من أحد  
أن يعينه في كونه على الرزق .. وهو الرزاق للجميع .. حتى  
المال الحرام رزق .. ولكنه رزق حرام .

الله سبحانه وتعالى لا يبيح لأحد أن يأتى بمال حرام ، ثم  
يدعى أنه يفعل الخير . فالإنسان لا يشرع بأن يحلل حراما ، أو

يحرم حلالا . وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِّنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ  
حَرَامًا وَحَلَالًا قُلْ إِنَّ اللَّهَ أَذِنَ لَكُمْ أَمْرًا عَلَى اللَّهِ تَقْرُبُونَ ﴾

( الآية ٥٩ سورة يومن )

وهكذا يعرفنا الله جل جلاله . . ان الحرام والحلال بإذنه ومن تشريعه ، وأن الإنسان لا يحل له أن يحرم ما أحل الله ، ولا أن يحل ما حرم الله . والله تبارك وتعالى لا يريد من أحد أن يعيشه في كونه وهو قادر على كل شيء . . القاهر لكل خلقه . . فلا يرتكب أحد عملا حراما ، ثم يدعى أنه خير . . لأنه - كما قلنا - لا خير في خير يقود إلى النار .

أو تأق امرأة فتبיע شرفها وتقول إنني فعلت ذلك لأرب أولادى تربية حسنة !! نقول لها ما تفعلينه حرام ولا يتقبل منك ما أنفقته على أولادك ، لأن الله غنى عن هذا كله . . ولو صبرت قليلا لرزقك الله من حلال ما أعانك على تربية أولادك .

كذلك لا شر في شر يؤدى إلى الجنة . . أى إنك لو نصرت مظلوما وأصابك من ذلك أذى ، فهو ليس شرا ولكنه خير . . لأنك ستثاب عليه أحسن الثواب . . ولو أنك استغنيت عن بعض الكماليات وتصدقت بثمنها تكون رابحا ولست خاسرا . . لأنها ستضاعف لك عند الله جل جلاله .

فقد أهدىت لرسول الله صلى الله عليه وسلم شاة مصلبة ( مشوية ) ، فأمر بتوزيعها على الفقراء والمساكين ، فقامت

السيدة عائشة رضي الله عنها بتوزيعها . وأبقيت كتفها . لأنها كانت تعلم ان النبي صلى الله عليه وسلم كان يحب لحم الكتف ، ولما عاد النبي صلى الله عليه وسلم وسأل عن الشاة . قالت له السيدة عائشة : وزعنا لحمها وأبقينا الكتف ، فقال صلى الله عليه وسلم : بقيت كلها ، إلا الكتف .

هذه هي المقاييس الحقيقة للخير والشر .. إنها المقاييس التي وضعها الله سبحانه وتعالى .. ولكن الإنسان أساء بالاختيار الذي منحه الله له في الكون ، فبدلا من أن يأخذ مقاييس من خلقه وأوجده ، حاول أن يضع هو المقاييس لنفسه .

ولكى نفهم هذه الحقيقة ، علينا ان ننظر إلى الكون الأعلى الذى لا اختيار فيه لبشر ، سنجد أنه في غاية الانتظام .. وفي قمة الدقة .. يعطى لكل خلق الله حياة مريحة بلا شقاء ولا ظلم .

فالشمس والقمر والنجوم والكواكب والهواء وسائر الأشياء التي لا إرادة للإنسان فيها على الأرض ، تؤدى مهمتها دون أن يشكو منها أحد .. ودون أن تتعب أحدا . فلا أحد اشتكي ان الشمس تأخرت عن موعد شروقها ، أو أنها أشرقت على قوم وحجبت أشعتها عن قوم آخرين ، ولا أحد أتعبه نظام الكواكب في أنه اختل فاختل معه نظام الكون ، ولا أحد قال انه بحث عن الهواء ليتنفس فلم يجده ، ولا أحد يستطيع أن يدعى ان المطر انقطع عن الأرض فقضى على الحياة فيها وهلك الزرع والحيوان والناس ، ولا أحد يستطيع ان يقول إن الأرض اختلت في دوراتها وألقت ما فوق سطحها إلى الفضاء .

## العالم المقهور يؤدى مهمته

كل هذا لم يحدث . بل إن هذه العوامل كلها المقهورة لله سبحانه وتعالى تؤدى دورها دون أن نحس أو نشعر بأنها تؤدى مهمتها كاملة بلا اختيار منها ، ولكن الفساد والشر في الأرض جاء من الاشياء التي فيها اختيار للانسان .. ذلك ان الانسان تدخل باختياره ليفسد لا ليصلح !

إذا نظرنا إلى بداية الحياة نجد ان الله سبحانه وتعالى أراد ان يلفتنا إلى منهج الحياة في هذا الكون ومنذ لحظة نزول آدم إلى الأرض أنزل الله تبارك وتعالى معه المنهج ، فطلب منه أن يبلغ ذريته ان هذا المنهج من الله جل جلاله ، من اتبعه لا يضل ولا يشقي .. فقال كما يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ قَالَ أَهِيَّطُ لَمِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُمْ لِيَعْصِيَ عَذَاباً فَإِمَّا يَأْتِنَّكُم مِّنِّي هُدَى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَى هُدَىٰ فَلَا يُضْلَلُ وَلَا يَشْقَى ﴾

( الآية ١٢٣ سورة طه )

وهكذا منذ لحظة بداية الانسان على الأرض .. بين الله سبحانه وتعالى له ان الشقاء والشر إنما يأتى بالابعد عن منهج الله ، وان هذا المنهج اذا طبق كما أراد الله .. لما وقع شر في الكون .. فكأن الله قد بين لنا الطريق مع بداية الحياة ..

وادم نزل إلى الأرض ومعه المنهج .. وأبلغه لأولاده ..  
وهو لاء أبلغوا ذريتهم وهكذا .

وهنا تأك الارادة البشرية لتضع أول بذور الشر في الكون  
بين أولاده في قصة هابيل وقابيل التي رواها لنا الحق سبحانه  
وتعالى . إنها أول جريمة قتل على الأرض بين ولدي آدم ..  
قابيل وهابيل .. ولو أن قابيل اتبع قول الحق جل جلاله :

﴿ وَلَا تَقْتُلُو النَّفْسَ إِلَّا حَرَمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحَقِيقَةِ ﴾

(من الآية ٣٣ سورة الاسراء)

ما وقع هذا الشر ، ولكن الذي حدث ان أحدهما وهو  
قابيل .. خالف المنهج وقتل النفس التي حرم الله قتلها إلا  
بالحق .

والقصة ان الله سبحانه وتعالى قضى أن تلد حواء في كل  
حمل ذكرا وأنثى ، حتى يتم التكاثر في الأرض وعمارتها ..  
وكان ذكر البطن الأول يتزوج أنثى البطن الثاني .. وذكر  
البطن الثاني يتزوج أنثى البطن الأول .. ولكن قابيل لم يعجبه  
هذا ، لأن أخته - التي ولدت معه - كانت أجمل من تلك التي  
جاءت مع هابيل .. فاراد أن يخالف القاعدة ، وأن يتزوج  
أخته التي جاءت معه في نفس البطن .. ولجأ إلى أبيهما آدم  
الذى طلب منها أن يحتملها إلى الله سبحانه وتعالى .

ويروى لنا القرآن الكريم القصة فيقول :

﴿ وَأَقْلَلَ عَلَيْهِ مُرْبَتَا أَبْنَى عَادَمَ إِلَّا حَقِيقَةً إِذْ قَرَبَا قُرْبَانًا فَتُقْتَلَ ﴾

مِنْ أَحَدِهَا وَلَمْ يُنَقِّبْ لِمِنَ الْأَخْرَقَ قَالَ لَأَقْتُلْنَكَ قَالَ إِنَّمَا  
يُنَقِّبُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴿٢٧﴾

(الآية ٢٧ سورة المائدة)

وهذه القصة تلفتنا إلى أن الله سبحانه وتعالى أنزل المنهج على آدم بمجرد نزوله على الأرض ، وأنه جل جلاله لم يترك الإنسان على غير هدى منذ اللحظة الأولى من الحياة . . بل هداه وبين له ما يقيم الحياة الطيبة ، وما يبعد به الله ويقترب به منه . . ذلك أن بعض الناس يدعى أن آدم نزل على الأرض بلا منهج ، وأنه ترك على غير هدى هو وذراته حتى أرسل الله أدریس نبياً ونوحًا بعده ، وهم يستندون في ذلك إلى أن قصص الأنبياء تبدأ بنوح عليه السلام . . أى أنه لم يكن هناك نبي قبله . . نقول إن هذا غير صحيح ويتنافى مع عدل الله تبارك وتعالى . . والله جل جلاله يقول :

﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ يُبَعَّثَ رَسُولًا﴾

(من الآية ١٥ سورة الأعراف)

إذن فلابد من إبلاغ منهج الله للناس أولاً . . ليكون عدلاً أن يكافأ من أطاع ويعذب من عصى . . ولو أنه لم يكن هناك منهج . . فكيف احتكم قabil وهabil إلى الله سبحانه وتعالى ؟ لقد كانا على علم يقيني أن الله سبحانه وتعالى مرجود وواجب الوجود ، ولو لا أن آدم أخبرهما بالمنهج ما علما ذلك .

## قصور العقل الانسانى



لا يمكن ان نصل إلى متطلبات الله .. كيف نعبده وما يرضيه وما يغضبه بالعقل وحده .. ذلك ان العقل غاية ما يصل إليه هو أن هناك إلها لهذا الكون .. فيتأمل آيات الكون وخلق السموات والأرض والشمس والقمر وغير ذلك . انه يوصلنا إلى ان هناك خالقا عظيما .. هو الذي أوجد هذه الأشياء .. لأنه لا قدرة لبشر على أن يوجدها ، فلا أحد يستطيع أن يدعى أنه خلق الشمس أو التمر أو النجوم أو الأرض . ولا أحد منها بلغ قوته وعلمه يستطيع أن يدعى أنه خلق نفسه .. فتلك أشياء فوق قدرة البشر جميا ولو اجتمعوا لها .. إذن فلا بد من خالق لهذا الكون هو الذي أوجده : وهو الذي خلقنا .

من هو الخالق؟ .. وماذا يريد منا؟ .. تلك أمور فوق طاقة العقل لا يستطيع أن يصل إليها . ذلك ان قدرة العقل تقف عند الدليل على أن لهذا الكون خالقا وموجدا .. ولكن ما اسمه؟ .. وماذا يريد منا؟ .. وكيف نقترب إليه؟ .. وماذا يرضيه وماذا يغضبه؟ .. تلك أمور فوق قدرة العقل البشري .

ولكى نقرب ذلك إلى الذهان .. نقول : إذا كنا نجلس في حجرة مغلقة ، ثم سمعنا طرقا على الباب . غاية ما نستطيع أن نصل إليه هو أن بالباب طارقا .. ولكن من هو؟ .. هل

هو، رجل أو امرأة أو طفل؟ .. ماذا يريد؟ .. أ يريد بنا خيراً أم شراً، هل جاءنا بشيء طيب أم لم يأت بشيء على الإطلاق، أم جاءنا ليبلغنا أشياء لا نعرفها .. هذا لا يمكن أن نصل إليه إلا إذا قمنا وفتحنا الباب ..

ولكن الله سبحانه وتعالى كريم معطاء ، ولذلك لم يتركنا في حيرتنا ، لقد أرسل علينا الرسل ليفتحوا لنا أبواب السماء وبلغونا أن خالق هذا الكون هو الله سبحانه وتعالى .. وأنه يريد منا أن نعبده وأنه - حتى لا نضل - حدد لنا هذه العبادة وطريقة أدائها ، وأعلمنا أن هناك حياة أخرى فيها خلود .. وأن الله أعد للطائعين نعيمًا هائلاً .. وأعد للعاصين عذاباً أليماً ..

ولذلك اقتضت رحمة الله سبحانه وتعالى أن تبدأ الحياة البشرية على الأرض بالرسل .. لأن هؤلاء هم الذين سيلغوننا عن الله ما يريدونا جل جلاله أن نعرفه عنه في أنه هو الله الخالق الذي أوجد كل شيء ، وأنه وضع لنا منهجاً للحياة تتبعه ..



## المنهي نزل مع ادم



إن احتكماً قابيل وهابيل في قضيتها إلى الله ، إنما هو دليل على إنها عرفا وجود الله الخالق لهذا الكون ، وكونهما قررا أن يحتكما إلى الله تبارك وتعالى بقربان يقدمانه ، دليل على إنها عرفا المنهج . وكيف يتم التقرب إلى الله ، وعرفا أن الله سبحانه وتعالى يتقرب إليه بأفعال معينة ، وتغضبيه أفعال محددة . . وذلك حتى نعرف أن الله جل جلاله لم يترك الإنسان لحظة واحدة بلا منهج ، وإن المنهج نزل مع آدم إلى الأرض .

وكما نعلم فقد تقبل الله سبحانه وتعالى قربان هابيل ولم يتقبل قربان قابيل . . وقيل إن ذلك بسبب أن هابيل قدم أحسن ما عنده كقربان . . وقابيل قدم أسوأ ما عنده ، والله جل جلاله طيب لا يقبل إلا طيبا . . وقيل لأن هابيل رضي بحكم الله وقضائه في أن يتزوج أشني البطن الأول التي جاءت مع قابيل . . وقابيل تمرد على حكم شرعى لله ، وأراد أن يتزوج أخته التي جاءت معه في نفس البطن .

ومهما قيل من أسباب ، فإن الذي يهمنا هو ما ذكره القرآن الكريم . . إن الله سبحانه وتعالى تقبل قربان هابيل . . ولم يتقبل قربان قابيل . . وكان يجب على قابيل في هذه الحالة أن يحترم عدم قبول الله لقربانه ، وإن يستغفر الله ، وينظر إلى ما في نفسه من اعوجاج . . فيحاول أن يصلحه ، ولكنه لم يفعل ذلك ، بل امتلاً غضبا . . وقال لأنبيه هابيل

سأقتلك .. ورد هابيل بأنه لا ذنب له فيها حدث .. من أن الله لم يتقبل قربان قابيل .. لأن الله يتقبل من المتقين .

وهنا نقف مرة أخرى لتساءل : من الذي أخبر هابيل ان الله سبحانه وتعالى يتقبل من المتقين ؟ لابد أنه كان هناك منهج علم منه هابيل انه الله لا يتقبل من العاصين أو الكافرين .. وإنما يتقبل من المتقين .

ثم تمضي القصة ليذكر لنا الحق تبارك وتعالى ان قابيل قتل أخيه .. فيقول جل جلاله :

﴿ قَطَوَعَتْ لَهُ نَفْسُهُ وَقَتَلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْحَسِيرِينَ ﴾

( الآية ٣٠ سورة المائدة )

وسواء تم القتل كما يُروى بقطعة حديد أو بحجر ، فإن هذا لا يهمنا إنما الذي يهمنا هو أن هذه أول جريمة قتل حدثت في البشرية كلها ، وأول مخالفة - نعلمها - لمنهج الله على الأرض .. وأول تمرد على مراد الله الشرعي في كونه ..



## المعصية لم تتوقف



كان هذا عرضا سريا لبداية الشر في الكون .. انه جل جلاله يريد أن يلفتنا .. إلى ان الشر يأق من مخالفه منهج الله .. ولو أن قabil أطاع الله والتزم منهجه .. لامتنع عن قتل أخيه . وإذا كانت هذه هي البداية .. بداية المعصية وما تحمل من شرور ، فإنها لم تتوقف كما يروى لنا القرآن الكريم عن قصص الأنبياء والرسل .. نوح وهود وصالح وشعيب ولوط وموسى وغيرهم .. ولقد كانت السهام تتدخل لعقاب الكافرين فتهلكهم .. وفي ذلك يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ فَكُلُّا أَخْذَنَا بِذَنْبِهِ فَيُنَزَّلُ مِنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا  
وَمِنْهُمْ مَنْ أَخْذَنَهُ الصِّحَّةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ  
وَمِنْهُمْ مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا  
أَنفُسُهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾

(الآية ٤٠ سورة العنكبوت)

ولكن كيف ابتعد الناس عن المنهج ؟ .. الله سبحانه وتعالى يروى لنا ذلك .. عندما أشهدنا على نفسه ونحن في عالم الذر ..

يقول تبارك وتعالى :

﴿ وَلَدَ أَخَذَ رِبَّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ طُهُورٍ هُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَأَشَهَدُهُمْ  
عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ أَلَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ كَمَا قَالُوا بَلْ شَهَدْنَا أَنَّكَ تَقُولُوا يَوْمَ  
الْقِيَمَةِ إِنَّا كُنَّا نَاعِنَّ هَذَا عَفْلَيْنَ أَوْ تَقُولُوا إِنَّا أَشْرَكَهُ  
أَبَأْنَا مِنْ قَبْلِ وَكَذَّبَهُ زَرِّيَّةٌ مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَهُمْ لَكُنَّا  
بِمَا فَعَلَ الْمُبْطَلُونَ ﴾

( الآياتان ١٧٢ ، ١٧٣ سورة الأعراف )

ان بعد عن منهج الله يأق بطرقيتين .. إما بالغفلة عن  
المنهج بأن ينساه الناس أو يحرفوا فيه ، وإما أن يأتوا بكلام ليس  
من عند الله ويقولون هو من عند الله ، إنهم أولاً ينسونه  
ما يتعارض مع أهوائهم من منهج الله ، وما لا ينسونه  
يحرفونه ، وما لم يحرفوه يأتون بكلام بشرى ثم ينسبونه ظلماً  
 وعدوانا إلى الله سبحانه وتعالى . وفي ذلك يقول الحق جل  
جلاله :

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا  
مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لَيَسْتَرُوا بِهِ ثُمَّنَا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لِهُمْ  
مِمَّا كَتَبْتَ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لِهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ ﴾

( الآية ٧٩ سورة البقرة )

هذه هي الغفلة .. التي تدخل إلى القلوب فتعميها عن

منهج الله .

ثم يأق الطريق الثاني وهو تقليد الآباء . يبدأ الآباء بالابتعاد عن منهج الله ، ويقلدتهم أبناءهم ويزيدون على ذلك انحرافا لتحقيق مكاسب دنيوية ، ثم يأق الجيل الذي بعدهم فيقلد الآباء وهكذا . والله سبحانه وتعالى يلفتنا إلى ذلك فيقول :

﴿ وَإِنَّا قِيلَ لَهُمْ أَتَيْنَا مَا أَنْزَلَكَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا أَفْيَنَا عَلَيْهِ أَبَاءُنَا أَوْ لَوْ كَانَ أَبَاءُ أَوْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾

( الآية ١٧٠ سورة البقرة )

إذن الغفلة عن المنهج وتقليد الآباء .. هما أساس المعصية والكفر ، ولذلك أراد الله سبحانه وتعالى .. أن يلفتنا إلى أن هذين العذرين غير مقبولين في الآخرة .. فخذلنا منها ونحن في عالم الذر .. حتى لا يأق أحدنا مجادلا يوم القيمة مستخدما هاتين الحجتين .

## محمد رحمة المؤمن والكافر رسول الله

إن السماء كانت تتدخل لعقاب الكافرين .. إلى أن جاءت رسالة محمد صلى الله عليه وسلم . فتوقف عقاب السماء للكافرين في الدنيا ، وذلك لسبعين :

السبب الأول هو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسل رحمة للعالمين .. المؤمن منهم والكافر ، وهذه الرحمة المهدأة لكل من له اختيار في الدنيا .. فتحت باب التوبة للجميع حتى لحظة الاحضار .

إن الله سبحانه وتعالى يقبل التوبة من عباده جميعا ، مادامت حياتهم مستمرة على الأرض ، وحتى تطلع الشمس من مغربها إذانا بقيام الساعة .. أو حتى تأتي ساعة الاحضار .. وهذه رحمة مهدأة إلى كل البشر على يد سيد البشر سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام ..

أما السبب الثاني فهو أن الله تبارك وتعالى .. ائمن أمة محمد صلى الله عليه وسلم على القيام بتبلیغ الرسالة وتأدیب الكافرين .. وذلك مصداقا لقوله جل جلاله :

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرَجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمُعْرُوفِ  
وَنَهَاكُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَوَمِّنُونَ بِاللَّهِ ﴾

(من الآية ١١٠ سورة آل عمران)

وإذا كنا ستحدث عن الشر والشقاء في الكون .. فلابد أن نتحدث عن العالم المعاصر .. لأن الشر فيه والشقاء فاقا كل العصور .. فما هو سر هذا الشقاء ؟

ان أسباب الشقاء تنحصر في ان الناس قد تركوا منهج الله وأخذوا يشروعون لأنفسهم بما يسمونه القوانين الوضعية .. وهي تلك التشريعات التي تحكم الآن معظم دول العالم والتي استعاضوا بها عن المنهج الذي وضعه الله سبحانه لصلاح الكون .. وهذا هو سر الشقاء والتعاسة التي تحتاج العالم كله رغم كل التقدم المادى والعلمى المذهل .

ولابد أن نعي ان العقول البشرية مهما بلغت من الذكاء قاصرة ومحدودة ، ومها بلغت من العلم ، تعرف أشياء وتغيب عنها أشياء .. فهى لا تستطيع أن تلم بالمشكلة كلها ، ولذلك نجد كل قانون وضعى لا يمر عليه سنوات إلا ويحتاج إلى تعديل ، لأنه غابت عن عقول واضعيه أشياء ظهرت بعد ذلك تقتضى التعديل ، وتظل القوانين البشرية تضى من تعديل إلى تعديل ، وتظل مليئة بالثغرات التي تظهر الواحدة بعد الأخرى ليظهر الله للناس بالبرهان والدليل ان عقولهم قاصرة ومحدودة .. وغير مؤهلة لأن تشرع لحياة الانسان ..

ان أحدا لا يفيق من فوضى القوانين في العالم ، ومن الثغرات التي تملؤها ليسأل نفسه لماذا لا نطبق شرع الله الذي هو علیم بكل شيء ! والذى خلق الانسان ویعلم ما يصلحه . فصانع الشيء هو أصلح الناس لوضع قوانين صيانته .. ونحن في حياتنا البشرية .. إذا أردنا أن نصلح آلة فإننا إما نلجأ إلى الصانع ، وإما إلى ما يسمونه الكتالوج الذي

يضع الصانع فيه قوانين الصيانة ، أو إلى من دربهم الصانع وأعطاهم تعليماته عن كيفية الاصلاح ..

إننا نأبى .. أن نتبع مع منهج الله نفس المبدأ الذي نتبعه في حياتنا الدنيوية .. فنعيد الصنعة إلى صاحبها .. نأخذ منه منهج الصيانة الذي وضعه وأبلغه لنا ، وهذا هو السبب الأول في الشر والشقاء في الدنيا .

ان بعض الدول - وقد شقيت بما شرعته لنفسها - أخذت تعيد النظر في هذه التشريعات . هذه الدول عدلت في قوانين الله وألغت عقوبة الاعدام . ثم بدأت تصرخ لزيادة جرائم القتل في مجتمعاتها .. ولم تجد مفرا من العودة إلى منهج الله الذي يقضي بإعدام القاتل .

وبالنسبة للطلاق .. الله تبارك وتعالى أباح الطلاق ..  
فقال جل جلاله :

﴿الطلاق مرتان فما ساكم معروف أو تسمى به ماحسن﴾

(من الآية ٢٢٩ سورة البقرة)

ولكن الكنيسة الكاثوليكية .. جاءت فألغت الطلاق .. وقالت الزواج أبدى بلا طلاق .. هذا قانون دنيوي .. فهل استقام لهم الأمر ؟ أبدا .. لقد نشأت متابع ومصاعب وشقاء عائلي وغير ذلك ، حتى اضطررت هذه الكنيسة إلى ان تبيح الطلاق .. ولم تكن هذه العودة عن ايمان بالاسلام ، ولكنها أباحته عن اضطرار ، لأن الحياة لا يمكن ان تستقيم بدونه ، فهناك مشاكل تنشأ بين الزوجين يكون الطلاق فيها

أسلم وأوفق من الاستمرار في الحياة الزوجية . ويوم أباحت الكنيسة الكاثوليكية الطلاق ، رفعت في روما وحدها ٢٠ ألف قضية طلاق في يوم واحد .

وبالنسبة للرضاع يقول الحق جل جلاله في كتابه الكريم :

﴿ وَالْوَلِدَاتُ يُرضِّعْنَ أَوْلَادُهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامْلَيْنِ مِنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ ﴾

(من الآية ٢٣٣ سورة البرة)

ثم ظهر في العالم الغربي .. من يدعى ان الرضاعة الخارجية أحسن وأفيد للطفل .. وظهرت شركات ألبان الأطفال .. لتعلن زيفا ان ما تنتجه قد وضعت فيه من الفيتامينات والمواد المقوية للطفل ما لا يوجد في لبن الأم !! ثم ظهر بعد ذلك ان الطفل الذي لا يرضع من لبن امه عاملين كاملين ينشأ مصابا بأمراض نفسية وعصبية تدمره ، وينشأ فاقد الحنان والانتهاء إلى الاسرة ، عاقا لوالديه ، كما ظهرت أمراض نفسية كثيرة ضيّعت أجيالا بأكملها .. وألقت بها إلى المخدرات وغيرها .. وعمت الشكوى من الأبناء .. ومن عقوبهم بالأمهات والآباء .

لكن فجأة إذا بالذين طالبوا بالأمس بعدم الرضاعة الطبيعية يطالبون اليوم بالعودة إليها ، وإذا بالمؤمنات تعقد عن فائدة الرضاعة الطبيعية وضرورتها بالنسبة لحماية الطفل لينشأ سليما نفسيا وصحيا ..

والعجب اننا نحن في العالم الاسلامي تلقفنا هذا التغيير

بالعوده إلى الرضاعه الطبيعية لمدة عامين كاملين دون أن نذكر أو نتذكّر . . أن هذا ما أمرنا به الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم ، وانه أعطانا المنهج السليم ل التربية أولادنا . . ولكننا بدلا من أن نطبقها ، قلّدنا دول الغرب في الاتجاه إلى الرضاعه من غير لبن الأم . . وضاعت أجيال منا ، ثم أخذنا نشكو من الأجيال الضائعة ! ! ولم نفطن إلى أن مخالفه منهج الله هي التي أضاعت هذه الأجيال .

ونستطيع أن نمضي . . ونضرب عشرات الأمثلة . . في الشقاء والشر الذي أصاب حياة البشر . . من مخالفه منهج الله . .

لقد قالوا ان قطع يد السارق وحشية ، ونسوا ان العقوبة في الاسلام مقصود بها منع الجريمة وردع المجرم ، وأنه إذا عرف أى لص ان يده ستقطع إذا سرق ما أقدم على السرقة ، وكانت التسليمة - لعدم تطبيق هذا النص - ان السرقات وعصابات السرقة ملأت العالم ، وأصبحت تروع الآمنين وتستخدم من العنف ما يشوه مئات البشر يوميا ، بل ويودي بحياتهم .

إننا لو طبقنا منهج الله ، وقطعنا يد السارق لقللت السرقة في العالم حتى كادت تنتهي ، ولكننا بتشريعنا البشري قد زدنا من شقاء البشر ، وزدنا من الشر في العالم دون أن نحقق شيئا وسيظل هذا الشقاء مستمرا ، مادامت هناك مخالفه للمنهج . . والله سبحانه وتعالى بعلمه غير المحدود . . لا يغيب عنه شيء وهو خالق النفس البشرية . . وخير من يضع لها القوانين التي تصلحها . . والتي تجعل حياتها تستقيم . .

والعالم كله يلف ويدور ، ويملأه الشر والشقاء ، ثم لا يجد طريقاً لحل مشاكله إلا أن يعود إلى شرع الله ، سواء عن إيمان أو عن ضرورة .

وفي نهاية هذا الفصل لابد أن نتعرض إلى نقطتين هامتين :

النقطة الأولى هي ما يتحدث عنه الناس من عدم التوزيع العادل لخيرات الأرض . بعض الشعوب لديها ما يكفيها ويزيد ، وبعض الشعوب لا تجد ما يكفيها .

أما النقطة الثانية فهي أن الناس ترى الخير في المال وحده .. فمن رزقه الله مالاً اعتقاد أن ذلك رضا من الله ، ومن لم يرزقه الله مالاً .. اعتقاد أن هذا غضب من الله وعدم قبول ..

وهذه كلها مفاهيم خاطئة .. فالله أودع في كونه ما يكفي خلقه جمِيعاً إلى يوم القيمة ، والله يبتلي الناس بالمال ، وقد يكون المال نعمة ، وقد يكون عدم رضا من الله ، وقد يكون إبقاء للكفر والعياذ بالله ، حتى يعتقد الإنسان أنه استغنى ، وحتى لا يرفع يده إلى السماء ويقول يارب .. وحتى يخرج من الدنيا .. وليس له حسنة واحدة تشفع له في الآخرة .

## الفصل الثالث



المظنون والمتيقن

الناس كل الناس تبحث عن الخير .. ولكن  
قليلا منهم ، هو الذي يعرف أين « هو الخير  
ال حقيقي .. إن الناس غالباً ما تبحث عن خير  
الدنيا وتنسى الآخرة .. وهذه نظرة قصيرة جداً  
وواضحة أيضاً ، لأن الذي يفعل ذلك إنما يشتري  
 شيئاً مظنوناً في مقابل شيء متيقن . وهذه خسارة  
فادحة لا يشك فيها .

إننا نجد الأب مثلاً يبذل قصارى جهده في إعداد ابنه  
للحياة الدنيا ، وينفق في سبيل ذلك كل ماله ، فيختار لأبنه  
أحسن المدارس رغم أن مصروفاتها تكون باهظة ، ويتعب  
لکى يدخله أحسن كليات الجامعة رغم المشقة التي يتحملها .  
فإذا سأله لماذا يفعل ذلك؟ .. يقول لك : لأبني مستقبله ،  
لأعد له مستقبلاً جيداً . وتقول له أنت تبذل كل جهودك في  
شيء مظنون ، لأن كل ما تفعله مبني على الفتن .. ظن أن  
ابنك سيعيش ويجتهد ويصبح من المرموقين في الدنيا .

ولكن من أدراك أن هذا سيحدث .. من أدراك أن ابنك  
يستطيع أن يستوعب كل هذه الدروس .. وإذا استوعبها فمن  
أدراك أن تأتي امرأة تفتنه أو تتزوجه ف تكون عليه وبالاً ..  
أو يستهويه الشيطان بداء من الداءات التي تهلك المال وتحطم  
الصحة وتضيع المستقبل .. كالخمر أو المخدرات أو الميسر  
أو أي شيء آخر فيفقد مستقبله تماماً .. وينهدم كل ما بنيه ،  
أو يكون أجله قصيراً ، فيأتي الموت لينهي كل هذه الآمال .  
أنك تعدد للحياة الدنيا ، ولكن هل أعددته للآخرة؟

هل انفقت نصف أو ربع ما أنفقته لإعداده لحياة الدنيا  
لإعداده في الحياة الآخرة؟ .. هل علمته كيف يصل أو كيف  
يقرأ القرآن؟ .. هل علمته الصدق والامانة والاحسان إلى  
الفقراء ومساعدة الحاج وصلة الرحم؟ .. أم أنك تركت  
كل هذا ولم تلتفت إليه.

ما أمرته يوما بالصلة وأنت ترى أنه لا يصل .. ما حدثته  
يوما عن رضا الله وما الذي يفعله لينال رضاه .. ما كافأته على  
أمانة حملها .. ولا على صدق قاله .. ولا على ظلم دفعه ..  
انك لم تفعل كل هذا ، مع أنه كان يجب أن تعطى منهج الله  
الاهتمام الأول.

ان المستقبل الدنيوي الذي تشق على نفسك كي تعد ابنك  
له ليس فيه شيء من التيقن ، إنه قد يتحقق وقد لا يتحقق ..  
ولكنك انت وابنك وكل خلق الله يقينا سيلقون الله يوم  
القيمة ، ويقينا سيحاسبهم الله سبحانه وتعالى ، ويقينا  
سينعمون في الجنة ، أو يعذبون في النار . إنك بسلوكك هذا  
تكون قد أخذت شيئا ظننا وضعت فيه كل اهتماماتك ،  
وتركت ما سيحدث يقينا من لقاء الله سبحانه وتعالى فلم تعره  
اهتمامًا ولم تعطه التفاتا ، مع أنه كان يجب - لو فكرت بعقلك  
وفكرك السليم - أن تعد نفسك وابنك وأهلك . لما هو  
متيقن ، إن لم يكن اعدادا أكثر مما هو مظنون ، فعلى الأقل  
إعداداً متساويا .

## الحياة الحقيقة



إن كثيراً من الناس لا يصلح بفكره وعقله أن يحدد أين الخير؟ وتلك حقيقة تلفتنا إلى أن المقاييس الدنيوية كلها مقاييس لا تصلح للحكم على الخير والشر.. الله سبحانه وتعالى يحدد لنا ذلك في قوله عز من قائل:

﴿وَإِنَّ الدَّارَ الْآخِرَةَ لِهِ الْحَيَاةُ وَلَوْكَانُوا يَعْلَمُونَ﴾

(من الآية ٦٤ سورة العنكبوت)

أى أن الآخرة هي الحياة الحقيقة التي يجب أن يسعى إليها الإنسان ، لأنك يقيناً ستلاقيها ، ولأنك ستعيش فيها أبداً . فعمر الإنسان في الدنيا قد يكون ساعات .. وقد يكون سنوات طويلة .. ولكن حياته في الآخرة دائمة .. والنعمة في الدنيا قد تزول عنك .. وقد تزول أنت عنها بالموت .. ولكن النعيم في الآخرة لا يزول عنك أبداً .

ولكن هل نحن نأخذ الدنيا بهذا المقاييس؟ قليل منا من يفعل ذلك .. أما الأكثري فإنها تأخذ الخير بمقاييس الدنيا وحدها .. ويتمثل الخير عندها في المال والنفوذ الدنيوي .. أما غير ذلك فلا يلتفت إليه ..

فمن أعطاه الله مالاً ووسع عليه في رزقه .. يعتبر أن هذا رضا وكرم من الله سبحانه وتعالى ، ومن لم يعطه المال ولم يعطه سعة في الرزق ، اعتقاد أن هذا غضب من الله وإهانة .. وفي

ذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

﴿ فَإِنَّمَا الْإِنْسَانَ إِذَا مَا أَبْتَلَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ  
فَيَقُولُ رَبِّي أَكْرَمَنِي وَأَنَّمَا إِذَا مَا أَبْتَلَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ  
رِزْقَهُ وَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَنِي كَلَّا بَلْ لَا يَكُرِّمُونَ الْيَتَيمَ  
وَلَا يَحْضُونَ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِنِينَ وَتَأْكُلُونَ الْتِرَاثَ  
أَكَلَّا لَمَّا وَحْيُونَ الْكَلَّ وَجَاهَمَ ﴾

( الآية من ١٥ - ٢٠ سورة الفجر )

هذه الآيات الكريمة لابد أن نتوقف عندها طويلا ، لأن الله سبحانه وتعالى يصحح للإنسان مفهوم الخير والشر .. ذلك المفهوم الذي يضيع من كثيرينا .. الله تبارك وتعالى يقول : « فاما الانسان اذا ما ابتلاه ربه فأكرمه » .

معنى ذلك أن الخير وسعة الرزق وكل جاه الدنيا هو ابتلاء من الله سبحانه وتعالى لعباده ، والابلاء هو الامتحان .. والابلاء في ذاته ليس مذموما ، ولكن نتيجته هي التي تجعله مذموما أو محمودا .

الله جل جلاله يختبر عباده في الدنيا بالخير والشر ، أى بما يعتقدون انه خير لهم .. وبما يعتقدون أنه شر لهم .. مصداقا لقوله سبحانه وتعالى :

﴿ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةٌ ﴾

( من الآية ٣٥ سورة الانبياء )

ان الخير هو امتحان للناس كالشر تماما .. لأن الحياة الدنيا كلها ابتلاءات للبشر وامتحانات .. سليمان عليه السلام حينما احضر له العبد الصالح عرش بلقيس في طرفة عين ، عرف أن الله يبتليه . أين الابلاء أو الامتحان هنا؟ لقد ادرك سليمان عليه السلام أن هناك من هو مفضل عليه في العلم .. وهو العبد الصالح الذي جاء له بعرش بلقيس في طرفة عين .

الابلاء هنا هو أن سليمان عليه السلام عرف أن هناك من عباد الله من هو مفضل عليه في العلم . وكان في هذه الحالة إما ان يشكر الله سبحانه وتعالى لأنه لفته على ألا يغتر بما أعطاه الله من ملك ، ويعرف ان الله سبحانه وتعالى يعطى ما يشاء لمن يشاء فلا يركب الغرور الذي هو بداية الكفر والعياذ بالله ، وإما أن يثور على ما حدث ويقول ياربي كيف تعطيني كل هذا الملك ثم تأق لعبد من عبادك فتميزه عنى؟ وحينئذ يكون قدر رد الأمر على الأمر ودخل في الكفر .

سليمان عليه السلام تنبه إلى هذا الامتحان .. لذلك فقد قال كما يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ وَمَنْ شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ﴾

(من الآية ٤٠ سورة النحل)

معنى ذلك أن شكر الله سبحانه وتعالى ، لا يزيد في ملكه شيء .. بل إن شكرك لله تبارك وتعالى .. وحمدك وثناءك عليه لا يزيد من قدره جلاله ، لأن الله هو الكمال المطلق ، إنما الشكر يعود على صاحبه بالثواب الذي يعطيه الله إياه وحسن الجزاء .. وكذلك الكفر لا يضر الله شيئا ، لأن

الله له مطلق الكمال والجلال .. فلو كفر كل خلق الله  
ما نقصوا من ملكه شيئاً . فالله غنى عن العالمين .. ولذلك  
يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبَّنِي غَنِيٌّ كَرِيمٌ ﴾

(من الآية ٤٠ سورة النحل)

ولكن الإنسان إذا أكرمه الله سبحانه وتعالى وأعطاه النعمة  
فإنه يقول : « رب أكرمن » .. وإذا قدر عليه رزقه .. أى  
أصبح الرزق قليلاً يقول : « رب أهانن » .

هذه هي مقاييس الخير والشر عند الإنسان ، سعة الرزق  
وكمية النعم يعتبرها خيراً وعطاءً ورضاً من الله سبحانه  
وتعالى ، وضيق الرزق يعتبره غضباً من الله وعدم رضاً منه ..

هنا يصحح الله تبارك وتعالى هذا المفهوم الخاطئ عند  
الناس فيقول : « كلاً » .. أى إنكم تفهمون خطأ ..  
فلا كثرة الرزق والخير معناها الرضا ، ولا قلة الرزق والخير  
معناها الغضب .. بل كلامها إمتحان للإنسان ، ليكون  
شاهدًا على نفسه يوم القيمة .. هل يتقبل قضاء الله بالرضا  
والشكر؟ .. أم يتقبله بالكفر والجحود؟

ثم يمضي الحق تبارك وتعالى مبيناً أسباب زوال النعمة عن  
الإنسان .. تلك الأسباب التي تضيّع النعمة وتذهبها ..  
وأول الأسباب كما يرويها لنا القرآن الكريم : « كلاً بل  
لا تكرمون اليتيم » .. لقد وضع الحق سبحانه وتعالى كفالة  
اليتيم كأول أسباب بقاء النعمة .. وإهانة اليتيم كأول أسباب  
زوال النعمة .. لماذا؟ .. ليحدث التكافل في المجتمع ،

فلا يفترس القوى الضعيف .. ذلك أن اليتيم - وهو من فقد أباه وهو طفل - يكون منكسرًا مكسور الجناح ضعيفا ، يسهل على أى إنسان أن يأخذ ماله ويهينه ، ويفعل به ما يشاء لأنه لا حول له ولا قوة .

والله سبحانه وتعالى يريد من كل من يعيش في مجتمع إسلامي أن يكون مطمئنا على رعاية أولاده .. سواء كان موجودا .. أو انتقل عن الحياة الدنيا .. لذلك جعل لرعاية اليتيم أعلى المنازل عند الله سبحانه وتعالى ، حتى أنك إذا مسحت على رأسه بحنان .. يكون لك حسنات بعدد شعر رأسه .. أى بكل شعرة حسنة ..

إن الله سبحانه وتعالى يلفتنا إلى عظم أجر رعاية اليتيم والخنو عليه .. وليس جزاء إهانة اليتيم في الآخرة وحدها ، بل في الدنيا أيضا .. لأن الله تبارك وتعالى يزيل عنك النعمة إذا أهنت اليتيم وقوسنت عليه . واقرأ قوله جلاله :

﴿ أَرَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ فَذَلِكَ الَّذِي يَدْعُ الْيَتَمَ ﴾

( الآية ٢٠١ سورة الماعون )

فكأن القسوة في معاملة اليتيم لا يمكن أن يقدم عليها مؤمن ، بل يقدم عليها الذين يكذبون بالدين .

## أسباب زوال النعمة



ولفتنا الحق سبحانه وتعالى إلى سبب آخر من أسباب زوال النعمة فيقول :

﴿ وَلَا تَحْضُرُونَ عَلَى طَعَامِ الْمُسْكِينِ ﴾

( الآية ١٨ سورة الفجر )

أى لا يحضر بعضاً لكم بعضاً على أن تطعموا ذلك الفقير الذي لا يجد ما يكفيه .. وبعض الناس يعتقد أن المسكين هو الذي لا يملك شيئاً على الإطلاق .. ولكن المسكين هو الذي لا يملك ما يكفيه .. دليل ذلك قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسْكِينٍ يَعْلَمُونَ فِي الْجَهَنَّمِ ﴾

( من الآية ٧٩ سورة الكهف )

أى أن المسكين هو الذي لا يملك ما يكفي لإقامة حياته .. لأن هؤلاء الرجال كانوا مساكين .. ومع ذلك كانوا يملكون سفينة .

ومن أسباب زوال النعمة أن الناس تتکاسل ، بل وأحياناً تُحضر وتدعوا إلى عدم تقديم الطعام للمساكين ، والطعام هو أصدق السؤال ، لأن السائل اذا طلب منك مالاً فقد يكون كانزاً للمال ، اذا طلب منك ثوباً ، فقد يكون غير محتاج إليه ، ولكنه يطلب ليبيعه .. ولكن الذي يطلب منك رغيفاً ليأكله لابد أنه جائع لا يجد طعاماً ، ولذلك فطلب الطعام هو

أصدق السؤال . فالذين يمنعون إطعام المساكين ويقفون في سبيل ذلك يرتكبون إثماً كبيراً تزول به النعمة عنهم ..

ثم يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَتَأْكُلُونَ الْرِّثَاثَ أَحَدَلَّ مِمَّا وَتَحْبُبُونَ  
الْمَالُ لِلْجَاهِلِيَّةِ ﴾

(الإيتان ١٩ ، ٢٠ سورة الفجر)

وهذه أيضاً من مذهبات النعمة .. أن تأكل بالباطل الميراث الذي يستحقه غيرك ، تأكل حقهم اذا كانوا صغاراً .. أو تحايل لتأخذ جزءاً من ميراثهم إن كانوا كباراً ، خصوصاً أن صاحب المال قد مات ، ويمكنك أن تتلاعب دون أن تخشى أن يكتشفك أحد من الناس .. وفي هذه الحالة تكون قد حصلت على مال حرام ، يعاقبك الله عليه في الدنيا .. بأن يزيل النعمة عنك .. هذا غير حساب الآخرة .



## المال .. وظيفة في الحياة

إن حب المال يدفع صاحبه إلى كنزه مما يفقده وظيفته في الحياة . لأن للمال وظيفة في حركة الحياة ، فإذا حبسه عن وظيفته أفسدت هذه الحركة بمنعك واغلاقك لأبواب الرزق في أوجه الناس . فالإنسان في كل مال ينفقه يفتح أبواب الرزق في المجتمع .. سواء أراد أو لم يرد .. سواء كان ذلك بقصد أو بغير قصد . فالذى يريد أن يبني عمارة مثلا .. ليس في باله نفع المجتمع ، ولكنه يريد أن يصبح صاحب عمارة .. يريد أن يصبح مالكا .. وله ضمان في الدنيا يقيه شر الفقر .

ولكن ماذا يفعل في الحقيقة ؟

إنه يفتح أبواب الرزق أمام المهندس الذى سيضع له الرسم ، وأمام أصحاب الأرض وأمام الذين يحفرون الأساس ، وأمام الذين يضعون الخرسانة والحديد ، وأمام البنائين الذين يقومون بالبناء .. والحدادين والنجارين وعمال الأدوات الصحية وعمال الأرضيات .. وأمام المصانع التى تنتج الاسمنت وال الحديد والزجاج والالمنيوم والطوب غير ذلك ..

إنك بهذا العمل قد فتحت أبواب الرزق للألاف من العمال ومئات من الفنانين وعشرات من المصانع .. فتدور حركة الحياة ويستفحل المجتمع - كل المجتمع - بأنك قد بنيت عمارة .. بينما هذا لم يكن في بالك .. ولكن المجتمع استفاد . فأنت إذا أنفقت أوجدت حركة رخاء وانتعاش .. ولو لم يكن ذلك في

بالك .. ولكن إذا اكتنلت المال أوجدت حركة انكماش وفقر في المجتمع .

انك اذا حبست المال عن وظيفته .. ترتكب إثماً كبيراً في حق المجتمع وحق الناس ، والله سبحانه وتعالى لا يريد للمجتمع الاسلامي ان يكون مجتمعاً فقيراً منكمشاً ضيق الرزق . أما اذا أحبت المال ، فالحبيب يريد دائناً ان يكون مع من يحب !! ولذلك فإنك ستكتنل ، وتنفعه عن أداء وظيفته ، ثم ماذا يحدث يوم القيمة ؟ ..

يقول الله سبحانه وتعالى في شأن هؤلاء الكاذبين :

﴿ وَالَّذِينَ يَكِنُزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكَوَّى إِلَيْهَا جَاهَهُمْ وَجُنُونُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنَزْتُمْ لِأَنفُسِكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكِنُزُونَ ﴾

( من الآية ٣٤ والآية ٣٥ سورة التوبة )

وحب المال يجعلك تبحث عنه بأية وسيلة .. لا تفرق بين الحلال والحرام ، ولا بين الطيب والخبيث . فتجمع المال من أي مكان ومن أي مصدر ، لا يهمك إلا أن تزيده ، حتى بانتهاك حرمات الله ، وتطهير وتفسد في الأرض ، وتفعل أي شيء في سبيل المال . حينئذ يذهب الله عنك في الدنيا ويزيل نعمته .

## المال والنفوذ نعمة .. أم نعمة ؟

ان الناس تعتقد أن الخير في المال ، مع أن الحقيقة غير ذلك ، لأن المال قد يكون نعمة عليك بدلًا من أن يكون نعمة .. وتعتقد أن رضا الله في الثروة والنفوذ والسلطان ، مع أن ذلك قد يكون عدم رضا ..

الله سبحانه وتعالى قد بين ذلك في كتابه العزيز .. وأعطانا الأمثلة على أن المال يمكن أن يكون هو الطريق للكفر والطغيان والمعصية .. والأمثلة كثيرة ولكننا سنتحدث عن بعض منها ، واقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ أَمْ تَرَى إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنَّهُ أَنَّهُ اللَّهُ الْمَلِكُ إِذَا  
قَالَ إِبْرَهِيمَ رَبِّيَ الَّذِي تُبْخِي وَيُمْتَدِّي قَالَ أَنَا أَنْجِي وَأَمْتَدِّي قَالَ  
إِبْرَهِيمُ مُرِّعِي فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأَتَيْتُهَا مِنَ الْمَغْرِبِ  
فَبَهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ أَظْلَلِيَّنَ ﴾

( الآية ٢٥٨ سورة البقرة )

هذا الرجل لا يهمنا من هو .. لأن قصص القرآن لا تهتم بأشخاص بعينها ، ولكنها تعطينا سلوكا إيمانيا . والقصة في القرآن تكرر في كل زمان ومكان .. فهي عامة وليس قائمة على خصوصية أبطالها .. إلا قصة مريم ابنة عمران وعيسى بن مريم عليهما السلام .. ولذلك فإنها القصة الوحيدة التي

خصصت وعinet أشخاصها في القرآن الكريم لأنها لا تكرر  
أبدا .

هذا الرجل حين جاء إبراهيم عليه السلام ليهديه إلى منهج الله ، وقف يقارع إبراهيم بالحججة مقاوماً لمنهج الله .. لقد أعطاه الله سبحانه وتعالى الملك ، ومع الملك النفوذ والسلطان والمال ، ولكنه بدلاً من أن يشكر الله على نعمه ، ويعرف بفضل الله عليه ، بدأ يجادل إبراهيم بالحججة .. حجة الكفر .. فكان الملك الذي أعطاه الله له لم يجعله يؤمن .. بل جعله يكفر والعياذ بالله .. وينكر وجود الحق سبحانه وتعالى .

وعندما لفته إبراهيم عليه السلام إلى أن الله تبارك وتعالى هو الذي يعطي الحياة وهو الذي يأخذها ، لم يجعله ذلك يعرف بعظمته الحق سبحانه وتعالى في أنه هو المحيي المميت .. فقال : (أنا أحيي وأميت) كيف يمكن لإنسان أن يحيي ويميت ؟ .. قال الكافر الذي وحبه الله الملك إيثون بهذا الرجل .. ثم قال اقتلوه .. وقبل أن ينفذ القتل قال عفوت عنك ، ثم التفت إلى إبراهيم مدعياً أنه يحيي ويميت .. وأنه بإصدار حكم الاعدام على الرجل قد أماته ، وبعفوه عنه قد أعاد إليه الحياة .. أى أحياء !!

وهكذا لم تزد النعمة ولا الملك ولا المال هذا الرجل إيماناً وشكراً لله سبحانه وتعالى ولكنه زادته كفراً والعياذ بالله ..

وحين تحداه إبراهيم عليه السلام بأية كونية فوق طاقة البشر وهي الشمس .. وقال له إن ربى يأق بالشمس من المشرق

فأٰتٰهَا مِنَ الْمَغْرِبِ .. حِينَئِذٍ صَدَمَتِهِ الْحَقِيقَةُ فَبَهَتَ .. لَأَنَّهُ لَمْ  
يَكُنْ يَنْتَظِرُ وَلَمْ يَلْتَفِتْ إِلَى آيَاتِ اللَّهِ فِي الْكَوْنِ ..

إِنَّ اللَّهَ سَبَّحَنَهُ وَتَعَالَى يَذْكُرُنَا بِأَنَّ الْإِنْسَانَ إِذَا أَغْتَرَ بِالْمَالِ ،  
وَاتَّخَذَهُ عَنْوَانًا لِلْقُوَّةِ وَالنَّفْوَذِ ، وَنَسِيَ فَضْلَ اللَّهِ جَلَ جَلَالَهُ عَلَيْهِ  
فِي أَنَّهُ هُوَ الَّذِي رَزَقَهُ بِهَذَا الْمَالِ .. فَإِنَّهُ فِي هَذِهِ الْحَالَةِ يَطْغِي ،  
وَالْطَّغْيَانُ هُوَ تَحْجَاوِزُ الْحَدِّ .. أَىٰ أَنْ تَأْخُذَ مَا لَيْسَ لَكَ حَقًّا  
فِيهِ .. وَلَذِكْرٍ يَقُولُ الْحَقُّ جَلَ جَلَالَهُ :

﴿كَلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ أَنَّ رَءَاهُ أَسْتَغْنَىٰ﴾

(الآية ٦ ، ٧ سورة العلق)

أَنَّ الْمَالَ يَطْغِي الْإِنْسَانَ وَيَجْعَلُهُ يَحْسَبُ أَنَّهُ يُسْتَطِعُ أَنْ يَفْعُلَ  
أَىٰ شَيْءٍ بِقُوَّتِهِ الْذَّاتِيَّةِ .. وَلِمَاذَا لَا .. وَهُوَ يَمْلِكُ الْمَالَ الَّذِي  
يُسْتَطِعُ أَنْ يَحْقُّقَ بِهِ مَا يَرِيدُ؟! حِينَئِذٍ يَحْسَبُ أَنَّهُ قَدْ اسْتَغْنَىٰ  
عَنِ اللَّهِ سَبَّحَنَهُ وَتَعَالَى وَلَمْ يَعْدْ فِي حَاجَةٍ إِلَى عَوْنَهُ وَلَا إِلَى  
رَضَاهُ ، فَيَطْغِي وَيَغْتَرُ .

وَلَعِلَّ قَصْةَ قَارُونَ تَرَيْنَا هَذَا بِوضْحٍ .. فَقَارُونَ مِنْهُهُ اللَّهُ  
مِنَ الْأَمْوَالِ مَا لَمْ يَنْعِدْ أَحَدًا مِنْ خَلْقِهِ .. فَهَلْ زَادَهُ هَذَا النَّعِيمُ  
إِيمَانًا وَشَكْرًا وَذِكْرًا لِلَّهِ؟! أَمْ جَعَلَهُ يَغْتَرُ وَيَنْسِبُ الْمَالَ  
لِنَفْسِهِ .. وَيَقُولُ أَنَّهُ قَدْ حَصَلَ عَلَيْهِ بَعْلَمٌ مِنْ عَنْدِهِ وَبِقُوَّتِهِ  
الْذَّاتِيَّةِ وَلَيْسَ بِفَضْلِ اللَّهِ !

وَهَذَا هُوَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ .. يَرَوِي لَنَا قَصْةَ قَارُونَ :

﴿إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُّوسَىٰ فَبَغَىٰ عَلَيْهِمْ وَّاَنْدَمَ مِنْ

الْكُنُوزَ مَا إِنْ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوِّ أَبْلَعُ الْعُصُبَةِ أَوْلَى الْقُوَّةِ إِذْ  
قَالَ لَهُ وَقَوْمُهُ لَا فَرَحٌ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرَحِينَ ﴿٧٦﴾

( الآية ٧٦ سورة القصص )

لقد أعطى الله سبحانه وتعالى لقارون كنوزاً وأموالاً لم يعطها لأحد من عباده ، ولكن هذه الأموال جعلته بدلًا من أن يسجد لله شكراً .. يغتر ويعيى على الناس ويفسد في الأرض . وعندما ذكروه بمنهجه الله وبنعم الله عليه قال كما يروى لنا القرآن الكريم :

﴿ قَالَ لِئَمَّا أَوْنَتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِنْدِي ﴾

( من الآية ٧٨ سورة القصص )

قارون نسب الفضل لنفسه .. ونسى فضل الله عليه .. وحسب أنه استغنى عن الله جل جلاله .. فبماذا جازاه الحق سبحانه وتعالى على طغيانه وكفره ؟ ! .. واقرأ قول الحق يحكى عاقبة قارون :

﴿ فَنَسِفَتِ الْأَرْضُ وَيَدَكُرُهُ الْأَرْضُ فَمَا كَانَ لَهُ وَمَنْ فِتَهُ يُنْصُرُونَهُ  
مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْصَرِينَ ﴾

( الآية ٨١ سورة القصص )

إن المال في كثير من الأحيان - يكون نعمة على صاحبه .. لأنـه - في حالة ضعف إيمانـه - يحس أنه استغنى عن الحق سبحانه وتعالى ، ويـكـفـرـ بالـلـهـ وـيـنـسـبـ الـفـضـلـ لـنـفـسـهـ .. ثـمـ بعد ذلك يـمـوتـ تـارـكـاـ مـالـهـ .. وـيـلـقـيـ اللـهـ فـيـ الـآـخـرـةـ وـحـدـهـ

بلا مال ولا جاه .. ليذهب أشد العذاب .

فهل كان المال في هذه الحالة نعمة أم نعمة؟

إن الإنسان أحياناً إذا كان رزقه قليلاً فإنه يحس بحاجته إلى الله .. فإذا جاءه المال أفسد حياته ، وحياة أهله ، وربما دفع هذا المال الكثير ابناءه إلى ادمان المخدرات أو القمار .. أو يصيّبه الله بداء بلا شفاء ، فينفق مئات الألوف من الجنيهات وهو يتناول الدواء المر ولا يبراً .. وهو يصرخ من الألم ، وهو محروم من كل شيء ، في بيته كل ما تشتهي النفس البشرية من طعام أو شراب ، ولكنه محروم منه .. لا يستطيع أن يضع لقمة في فمه ، ولا يستطيع أن يأكل قطعة من اللحم الذي يحبه .. وإذا أكلها سبب لها آلاماً لا تطاق .. أهذا خير؟

هذه الأمثلة وغيرها التي يعطيها لنا القرآن الكريم .. والتي ستناوّلها بالتفصيل تؤكّد لنا أن المال ليس خيراً مطلقاً كما يتّوهم بعض الناس .. فقد يلعن الإنسان اليوم الذي جاءه فيه هذا المال الوفير الذي حطم حياته وسلبه راحته .. وجلب له ولأولاده الشقاء ..

هذه هي عقوبة الدنيا ، فمادام هو لم يرع الله في ماله ، فالله لا يرعاه في هذا المال .. بل يسلطه عليه ليقوده إلى جهنم والعياذ بالله .



## الفصل الرابع



ما هو الخير  
وما هو الشر

قبل أن نبدأ في الحديث عن الخير والشر ، لابد أن نتناول أولاً ما هو الخير ، وما هو الشر . ذلك أن مفهومهما مختلط في أذهان الكثيرين .. فالخير هو ما يوصلك لغاية ليس بعدها بعُد . فالإنسان يولد في الدنيا ، ثم يكبر ثم يحصل على الشهادة الابتدائية والإعدادية والثانوية ويتخرج في الجامعة ، وبعد ذلك يحصل على الماجستير أو الدكتوراه ، ويعيش عمره في الدنيا ، ثم بعد ذلك يموت .. ثم يبعث ، فإن كان صالحاً دخل الجنة ، وهذا هو النعيم الأبدي وبعد ذلك لا شيء .. أي ليس بعد الجنة بعُد .

إذن فالهدف أو الغاية من الحياة هو أن تصل إلى نعيم الجنة .. وهذه الغاية لا تتحقق عليها .. إلا إذا اتحدت مراداتك من منبع الله ، حينئذ تكون قد وصلت إلى الخير الحقيقي الذي لا خير بعده .

والشر في عرفنا .. هو كل ما يتصادم مع ما تريده النفس .. فكل شيء تشهيه أو تطلبه .. ولا يتحقق - أي لا يحدث - تعتبره شرا ، لأنك كنت ت يريد وتتمنى أن يحدث هذا الشيء .. ولكنك منعت منه ..

فإذا كنت تاجراً مثلاً وتعاقدت على صفقة على أساس أنها ستتحقق لك ربحاً كبيراً ، ثم تغيرت الأسعار ، وبدلًا من أن تربح خسرت . في هذه الحالة تعتبر أن ما حدث لك كان شرا ، فإذا كنت ت يريد وظيفة ولم توفق في الالتحاق بها اعتبرت هذا شرا ، وإذا كنت تتطلع إلى منصب أو جاه أو سلطان

وضع منك حسبت هذا شرا .

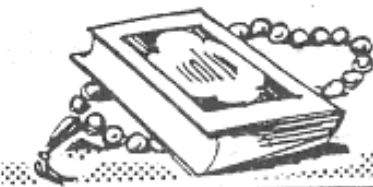
ان هذا يعني ان الشر في عرف البشر هو ما يتصادم مع رغباتهم وشهواتهم وأهوائهم ، بصرف النظر عما إذا كان ما يتمنونه يتفق مع منهج الله أو لا يتفق . فالإنسان حين يريد الوصول إلى غاية ، فإنه لابد أن يعاني في سبيل ذلك أو يبذل جهدا .

الطالب غايتها مثلا أن ينجح في الامتحان ، ولذلك فهو يذهب إلى المدرسة في كل يوم ، ويجهل في المذاكرة ، ويتحمل كثيرا وينع نفسه من أن يستمتع بسهرة مع أصدقائه ، أو يشاهد برامج محببة له في التليفزيون .. أو يشارك الأسرة في مناسباتها الاجتماعية ، ويغلق على نفسه باب حجرته ، ويظل يذاكر لا ينام إلا قليلا ، حتى يصل إلى غايتها .

ان التجربة الإنسانية تدلنا على ان الإنسان الذي يعطي نفسه كل ما تشتته .. لا يحقق خيرا في حياته . لماذا ؟ إنه لابد لكي نحصل على الخير من عمل ومعاناة وتصحية ..

فالطالب مثلا الذي يقضى معظم وقته في اللعب ، ويحقق لنفسه كل شهواتها ، ويستمتع بكل دقة في اللهو ، إنما يحقق شهوة عاجلة لنفسه ، ولكنه لن يصل إلى غاية أبدا ، فيصبح بلا مستقبل وبلا حياة تعطيه العيش الكرييم ، وكذلك في كل شيء في الدنيا .. فالتأجر إذا لم يتعب في البحث عن البضاعة الجيدة ، المعتدلة الثمن التي يقبل الناس على شرائها ، وإذا لم يتصرف بالأمانة والصدق يتنهى بالافلاس .. ولا يحقق ما يريد .

## معنى الخير المطلق



وإذا كنا نريد أن نعمل من أجل الخير ، فالخير الحقيقي هو ما يأك من الله سبحانه وتعالى ، لأنه هو الشيء الباقي الذي لا يزول ، وهو الشيء الذي يزيد ولا ينقص .. ينمو ولا يقل . فكل ما في الدنيا يقل ماعدا الخير عند الله تبارك وتعالى ، فإنه يضاعفه أضعافا مضاعفة .

وهناك مثل يقول : المال خادم جيد وسيد رديء .. أى انك اذا حصلت على المال ، استطعت أن تتحقق به كل شيء .. هو الذي يشتري لك ما تريده .. ويأتيك بما تشتته ، هذا إذا جعلته خادما لك .. ولكن إذا جعلته سيدا لك وكتزته ، وأصبح هدفك ان تجمع المال من حلال أو حرام .. فإنك تصير عبدا للهال ، لا تستفيد منه وإنما هو يسجنك ، فيحرمك مما تشتته لأنك لا تريدين اتفاق مالك ، ولا تتمتع به لأنك لا تريدين أن تفارقه .

ومن الضروري ان تعلم ان المال ليس رزقا مباشرا ، بل هو رزق غير مباشر .. لأنك تشتري به الأشياء ، ولكنك لا تستطيع ان تنتفع به انتفاعا مباشرا كان تأكله مثلا . ولكن تتضيق هذه الصورة أقول لك ..

فلنفرض أن عندك جبليين من الذهب والفضة ، وأنت جائع وعطشان ، هل تستطيع أن تأكل من جبل الذهب ؟ أو تشرب من جبل الفضة ؟ .. طبعا لا .. فإذا جاء أحد من

الناس ومعه قربة ماء يريد أن يبيعها لك بنصف جبل الذهب أو تموت عطشاً . ألا تعطيه نصف ما تملك ؟ .. وإذا جاءك إنسان بطعم وانت تكاد تموت من الجوع ، وطلب منك نصف جبل الفضة .. أفلأ تعطيه له ؟ .. طبعاً تعطيه .

إذن فالمال ليس رزقاً مباشرـاً .. لا تستطيع ان تأكله أو أن تشربه ، ولكنه رزق غير مباشر .. تشتري به ما تأكله أو ما تشربه أو تلبسه مما قسم الله لك .

ان كل ما يقابلـك في الدنيا اذا أخضعته لمنهج الله كان خيراً ، وإن أخرجته عن منهج الله كان شرـاً .. فالمال إن استخدمته في إعـانة الفقير والمسـكين والـيتيم ، وفي الصالـح من الأعـمال كان خـيراً ، وإن استخدمـته في الإـفساد في الأرضـ كان شـراً ، والـجـاهـ إن استخدمـته في إـزالـةـ الـظـلـمـ وـقـضـاءـ حـوـائـجـ النـاسـ وـالـحـكـمـ بـالـحـقـ كان خـيراً ، وإن استخدمـته في ظـلـمـ النـاسـ وـالـطـغـيـانـ وـالـبـغـىـ كان شـراً . والـعـمـرـ إن أـفـنـيـهـ فـيـ الـعـمـلـ الصـالـحـ كان خـيراً ، وإن استخدمـته في إـيـذـاءـ النـاسـ وـالـعـدـوـانـ عـلـيـهـمـ كان شـراً .

وهـكـذاـ إـنـهـ لـاـ يـوـجـدـ مـعـنـىـ مـطـلـقـ لـلـأـشـيـاءـ ..ـ وـلـكـنـ كـلـ شـيـءـ حـسـبـ اـسـتـخـادـمـكـ لـهـ ..ـ إـنـ الشـرـ -ـ كـمـاـ قـلـنـاـ -ـ يـأـقـ منـ الـإـنـسـانـ فـيـ الـكـوـنـ حـسـبـ وـسـيـلـةـ اـسـتـخـادـمـهـ .

## الإنسان وأحداث الكون



الاحداث في الكون كثيرة . . وان كانت لا تخرج إلا من خلال ثلات قنوات رئيسية : « أحداث تقع عليك وليس لك فيها يد ولا اختيار ». إنها أقدار من الله سبحانه وتعالى . . كأن تكون سائرا في الطريق ويقع عليك حجر أو تصدرك سيارة ، أو يصاب ابنك في حادث ، أو يصيبك مرض من الأمراض . . كل هذه الأحداث وغيرها . . تقع عليك بلا اختيار منك ولا تستطيع ان تدفعها عن نفسك .

وهناك « أحداث تقع عليك من غيرك » كأن تفاجأ بانسان يتشارج معك ، أو يهاجمك في الطريق ، أو يدفعك فتسقط على الأرض أو غير ذلك .

وهناك « أحداث لك فيها اختيار » . . وأوها منهج الله سبحانه وتعالى في افعل ولا تفعل . فما دام الله جل جلاله قد قال لك افعل . . فأنت قادر - باختيارك - على ألا تفعل ، وإلا ما كان الحق جل جلاله قال لك افعل ، وإذا قال الله سبحانه وتعالى لك لا تفعل . . فأنت قادر - باختيارك - على ان تفعل ، وإلا ما قال لك الله جل جلاله إفعل .

لقد وضع الله سبحانه وتعالى الاختيار الانساني لكي يكون هناك حساب وثواب وعقاب . . ويكون الثواب والعقاب عدلا ، كذلك في أمور حياتك العادية . . ماذا تأكل ؟ . . مع من تجلس ؟ . . ماذا تلبس ؟ . . وغير ذلك من أمور الحياة العادية .

ان الأشياء التي ليس لك دخل فيها ، ولا تقع بإرادتك ،  
ولا تحدث باختيارك هي قضاء الله الذي يريد في كونه .  
وقضاء الله سبحانه وتعالى دائمًا خير . مهما بدا لنا في نظرتنا  
الضيقة .. وعلمنا المحدود أنه شر ، كل ما يأقى من الله خير ،  
ولكن الذي يجعل الصدر يضيق ، والصبر لا يتحمل .. هو أننا  
لا نرى الصورة كاملة أمامنا .

لقد أراد الحق سبحانه وتعالى أن يعطينا مثلاً لذلك في سورة  
الكهف .. في اللقاء الذي تم بين موسى عليه السلام والعبد  
الصالح .. فجميع الأعمال التي قام بها العبد الصالح ، كانت  
من وجهة نظر موسى شرًا .. ركب سفينة لمساكين فخرقها  
لتغرق ، ولقى غلامًا لم يبلغ مرحلة التكليف فقتله بدون  
ذنب .. ثم دخل إلى قرية لئام رفضوا أن يعطوه لقمة خبز وهو  
جائع .. فبني لهم جداراً كان سينهدم .

كل هذه الأعمال - من وجهة نظر موسى عليه السلام - شر ،  
ولكنها كانت كلها أقدار الله المليئة بالخير . فالسفينة تم خرقها  
حتى لا يستولى عليها ملك ظالم .. فنجت بذلك وبقيت  
للمساكين يتعيشون منها ، والغلام كان سيقود أبويه إلى  
الطغيان والكفر .. فبدلها الله غلامًا صالحاً ، ورحمها بأن أخذ  
ابنها قبل سن التكليف ليدخل الجنة بلا حساب . والجدار كان  
تحته كنز لولدي رجل صالح .. فحفظه الله لها حتى يكبرا  
ويأخذاه بدلاً من أن يستولى عليه أهل القرية لئام ، وهذا  
ما تعرضنا له تفصيلاً في كتاب «القصص القرآن في سورة  
الكهف » .

إذن ما يبدو لنا على السطح من أحداث .. لا نستطيع

نحن أن نكون حكما فيه .. لأننا لا نرى الصورة كاملة ..  
نرى أشياء وتغيب عننا أشياء كثيرة .. والله سبحانه وتعالى  
يقول في كتابه الكريم :

﴿ وَمَا أُوْنِيْشُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾

(من الآية ٨٥ سورة الاسراء)

ويقول جل جلاله :

﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾

(من الآية ٦ سورة الروم)

إننا يجب أن نعود أنفسنا .. على أن نستقبل كل ما يأتي من  
الله على أنه خير ، حتى دون أن نعرف الحكمة من ذلك . فالله  
جل جلاله بين لنا أننا لا نصلح حكما على الأحداث ، ولا على  
ما يقع لنا في هذا الكون .

ولذلك نجد في كتاب الله العزيز آيات كثيرة .. تطالبنا  
ألا نأخذ الأحداث بمفهومنا نحن أو بعلمنا المحدود . واقرأ  
قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَعَسَى أَن تَكُرُّ هُوَا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحْبِبُوهُ شَيْئًا  
وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾

(من الآية ٢١٦ سورة البقرة)

وهكذا يخبرنا الحق تبارك وتعالى اننا لا نصلح أن نكون  
حكما على الأحداث التي تقع لنا في الكون ، فقد نكره شيئا  
حدث لنا ، ويكون فيه الخير الكثير ، ولكننا لا نعلم ، ونعتقد

انها مصيبة ، مع انها في الحقيقة خير أراده الله جل جلاله لنا .  
وأحياناً نعتقد أن ما يحدث هو خير لنا ونحبه ونفرح به ، ولكن  
في الحقيقة شر وشر كبير ..

إن علينا ألا نتورط في الحكم على الأقدار التي تقع لنا ..  
لأن الناس لا يميزون بين الخير والشر ، ويجهلون المفاهيم  
الحقيقة لما يحدث .. بل لابد أن نأخذها بمفهوم الخيرية ،  
وأقدار الله لا تأق للناس إلا بالخير .. ولكن الشر من صنع  
البشر .

إننا اذا تحدثنا عن إنسان كان غنيا ، أو كان في يده الملك ،  
ثم نزعه منه الله أو أذهب عنه المال ، هذا الإنسان يعتقد ان  
ما حدث له شر فيلعن الدنيا ويستخط عليها .. ويشكوا إلى الله  
من أقداره .. ولكن الحقيقة غير ذلك تماما .. واقرأ قوله جل  
جلاله :

﴿ قُلْ إِلَّاهُمَّ مَا لَكَ مِنْ إِلَهٌ إِلَّا أَنْتَ تَوْلِيَ الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَنَزِعُ  
الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَنَذِلُ مَنْ تَشَاءُ وَبِرِدَكَ  
الْخَيْرٌ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ عَقِيرٌ ﴾

( الآية ٢٦ سورة آل عمران )

ومadam الحق سبحانه وتعالى قد طلب منا أن نتوجه إليه  
بقولنا : « بيدك الخير » .. فإتيان الملك خير ، ونزعه خير .  
إتيان الملك لا أحد يختلف عليه ، لا أحد يختلف على أنه خير .  
فمن أتاه الله الملك يفسر هذا على أنه خير ، وكل الناس تفسره  
على أنه خير ، ولكن كيف يكون نزع الملك خيرا ؟ !

الحق سبحانه وتعالى يقول : « وتنزع الملك من تشاء » ..  
أى ان زوال الملك لا يحدث أبدا اختيارا ، بل لابد أن ينزعه  
الله تبارك وتعالى من الناس نزعا - أى رغم ارادتهم - وهم  
يتسبّبون بالملك ولكن الله يأخذه منهم قهرا وقسرا .. فكيف  
يكون ذلك خيرا ؟

نقول ان الله تبارك وتعالى يرى الصورة كاملة .. وينظر إلى  
أحداث الدنيا وما ستؤدي إليه بالنسبة للإنسان .. من نار  
يعذب فيها أو جنة ينعم بها . ومن هنا فإنه لا فاصل بين  
الأحداث ، ولكنها أحداث متصلة .. مقدمات ونتائج مرتبطة  
بعضها البعض .. فمن قدم العمل الصالح .. وجد الجنة في  
الآخرة ، ومن أفسد في الأرض وعصى .. وجد العذاب في  
الآخرة .

وما دامت المقدمات هي التي تؤدي إلى النتائج ، فإن كانت  
المقدمات سليمة أدت إلى نتائج سليمة ، وإن كانت فاسدة ،  
فإنها لا يمكن أن تقدم إلا نتائج فاسدة ، ومادام الملك قوة  
وسلطة وسطوة وأمر مطاعا . فهي تغرى الإنسان أحيانا  
بالطغيان والتجبر ، وأحيانا بظلم الناس . فإذا نزع الله جل  
جلاله الملك من إنسان ، فلربما أنقذه بذلك من معاصي قد  
تجعله خالدا في النار .

ان الحق جل جلاله بعلمه المحيط بكل شيء ، يعلم أن  
إنسانا ما سيتجرّب ويطغى ويظلم ، وهو برحمته يريد أن ينقذ  
هذا الإنسان من عذاب عظيم ، فينزع منه الملك ليمنع عنه  
كارثة قادمة .. وينجيه من شقاء أبدى .. أيكون هذا خيرا أم  
شرا ! .

أن تزول عنه قوة . . لو استمرت فإنها لا تبقى إلا سترات  
قليلة بقدر ما بقى من العمر ثم تزول ، أو أن يغفيه الله عنها  
بزوالها عنه رحمة به وشفقة عليه حتى لا يقع فيها يغضب الله .

ان الانسان يعتبر لحظة نزع الملك منه انه قد حدث له شر  
وشر كبير ، ولكنه سيأتي في الآخرة ويحمد الله سبحانه وتعالى  
ويسجد له شكرًا لأنه نجا من النار .

كذلك العز في الدنيا قد يورث الانسان المعصية ، ويبعده  
عن الله ، ويجعله يطغى ويتجبر . فإذا أزال الله سبحانه وتعالى  
هذا العز عنه ، أفاق وتبه وعرف أنه يحتاج إلى الله ، ورفع يده  
إلى السماء وقال يارب ، وربما أخذ الطريق المستقيم بعد أن كان  
سيأخذ الطريق المعوج الذي كان سيودي به إلى الهالك .

إذن فكل قدر من الله تبارك وتعالى مهما بدا لنا من حيث  
الظاهر ، أو بفهمنا البشري شرًا ، فإنه في حقيقته خير . لأن  
الله سبحانه وتعالى خلقنا وسخر لنا ما في السموات وما في  
الأرض . وهو جل جلاله يريد بنا الخير ، ولكن الإنسان  
يتعجل الاشياء . ولا يدرى - لغفلته - إن الله سبحانه وتعالى له  
أقداره ، وله حكمته في ملكه ، ونحن ان عرفنا شيئاً . غابت  
عنا أشياء .

بعض الناس تمجده ضيق الصدر . . يقول لقد دعوت الله  
بكذا وكذا ولكنه لم يستجب ، ونقول له : إن في الاستجابة  
خير وعطاء ، وفي عدم الاستجابة - أيضاً - خير وعطاء . فقد  
تكون دعوت بما هو شر لك وأنت لا تدرى ، ولو استجاب الله  
لدعائك لوقع عليك ضرر كبير !!

ألا تدعوا الأم أحياناً .. على أولادها في ساعات الضيق والغضب؟! ألا يدعوا الإنسان في انفعالاته على أقرب الناس إليه؟! .. ماذا كان يمكن أن يحدث لو أن الله تبارك وتعالى قد استجاب لدعاء الأم بأن يأخذ أولادها من الحياة وأماتهم فعلاً . هل تكون الأم سعيدة في هذه الحالة؟.. هل تشغّر الله تبارك وتعالى على استجابته لدعائها؟.

كذلك دعاء الأب على أولاده ، أو الزوجة على زوجها في لحظة الانفعال .. لو أن أبواب السماء استجابت لهم . لأصحابهم حزن كبير وضرر بليغ .. ولكن في عدم الاستجابة عطاء لهم وخير لهم . وفي ذلك يقول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَيَدْعُ الْإِنْسَانُ بِالشَّرِّ دُعَاءً وَرَحْمَةً وَالْخَيْرُ  
وَكَانَ الْإِنْسَانُ بِعَوْلَةٍ ﴾

(الآية ١١ سورة الاسراء)

هكذا ترى أن الدعاء الذي تحسبه خيراً وتتمنى أن يستجاب لك ربما كان شراً لك .. ذلك إنك لا تعرف الصورة كلها . فالغيب وما سيحدث محجوب عنك . إنك تقيس الخير على الزمن أو الوقت الذي تعيش فيه ، ولكن هذا المقياس خاطئ .. لماذا؟ .. لأنه تأقّ أشياء بعد ذلك تجعل هذا الخير الذي كنت تتوهمه شراً كبيراً ، بينما كنت تلح في الدعاء و تستعجل الإجابة ! ولكن الله بحكمته لا يستجيب لك .. لأنه سبحانه وتعالى بعلمه يريد أن ينجيك من شر قادم محجوب عنك .

انك تريد مثلاً أن تكون قريباً من حاكم أو صاحب نفوذ ، ولكن الأحداث القادمة ربما أخرجت هذا الحاكم من حكمه وجاء حاكم جديد يُنَكِّل بكل أنصار الحاكم السابق ، أو ربما هذا الحاكم الذي تريد أن تقرب منه ينقلب عليك ويديقك من بأسه ما لا تحتمل .

ألم نسمع عن حكام انقلبوا على أقرب الناس إليهم وأعدموهم ؟ سمعنا ورأينا هذا كثيراً ، خصوصاً في الثورات التي تحدث في بعض الدول .. والصورة ليست بعيدة عن أذهاننا . واقرأ قول الحق سبحانه وتعالى :

﴿ وَيَذِيقَ بَعْضَهُمْ بِأَسَّ بَعْضٍ ﴾

(من الآية ٦٥ سورة الانعام)

إنك حين ترفع يديك إلى السماء وتدعوا بشيء وتلح في الدعاء أن يحققه الله لك ، لابد أن تضع في ذهنك أنه إذا استجيب دعاؤك فهو خير . وإذا لم يستجب فهو - أيضاً - خير . لأن الله يكون بذلك قد منع عنك شراً كبيراً .





## اللهم على خير المال

الناس في حياتهم يكونوا إما على خير المال ..  
وتجد بعضهم يتعجب كيف يعطي الله سبحانه وتعالى لإنسان  
كافر العزة في الدنيا ويعطيه المال ؟ ..

الله جل جلاله قد لفتنا إلى أن هذا ليس رضا منه ، وأنه  
أحياناً قد ينعم على الكافر ليزداد إثماً وكفراً .. لأنه لو منع عنه  
النعمة ربما أفاق وتاب ، ولكن لشدة غضب الله سبحانه وتعالى  
عليه فإنه يجد له في أسباب الدنيا .

واقرأ قول الحق تبارك وتعالى عن الكافرين :

﴿فَلَا يُعِجبُكَ أَمْوَالُهُمْ وَلَا أُولَئِكُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ  
بِهَا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَرَهْقَ أَنفُسِهِمْ وَهُمْ كَفَرُونَ﴾

( الآية ٥٥ سورة التوبة )

الله سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة يخاطب رسوله صلى  
الله عليه وسلم .. وفي هذا خطاب لجميع المسلمين .

يقول جل جلاله : إياكم ان تأخذوا المال والولد .. على  
أنه عطاء ورضا من الله ، وأن تظنو أن الخير فيها ، فلو انك  
نظرت إلى كل ما تعطيه الدنيا .. فإنه لا يستحق أن تعجب  
به .. لأنه ربما يكون سبباً في عذابك . فالمال والولد يجعل  
الإنسان يلتفت إلى النعمة ولا يتذكر المنعم ، وإذا لم يتذكر

الانسان الله سبحانه وتعالى فأنه يهمل منهجه ، والمال والولد في الحياة الدنيا يجعل الانسان يخاف أن يتركها .. والذى لا يؤمن بالأخرة فالدنيا هي كل زمانه ، فإن فاتها كان ذلك مصيبة له ، وان فاته كان ذلك مصيبة عليه .. ولو أنه مؤمن بالله واليوم الآخر .. لامن أنه لو فاته الدنيا .. فسيجد عند الله خيرا منها .

ان الآية الكريمة تدلنا .. على ان للهال وحده اعجابا ، وللأولاد وحدهم اعجابا ، فمن عنده مال يعجب بما عنده ، ومن عنده أولاد يعجب أيضا بما عنده ، فإذا اجتمع الاثنين للانسان .. كان الاعجاب أكثر وأشمل .

الحق سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا الى ان اجتماع المال والولد عند انسان لا يجب أن يثير الاعجاب في نفوسنا ، وانه إذا أمد الكافر بالمال والولد ، فإنه ليس رفعة لشأنه ، وإنما ليعدبه بهما في الدنيا والأخرة ..

إن عابد المال يعيش رغم غناه في خوف وهلع .. إنه فاقد للأمان لأنه يخشى الفقر ، ولذلك فهو يقترب على نفسه وعلى أولاده ، ويحرص على كل قرش يصرفه . فتجده - مع أنه يملك المال - خائف أن يتمتع به حتى لا ينقص أو يزول !! وهو في ذل دائم .. إنه في سبيل الحفاظ على ماله مستعد لارضاء أصحاب النفوذ ولو ارتكب المعاصي ليحتفظ به ، وهو يصاب بالذعر من أي حدث خوفا على ماله من الضياع .

انه - في ظاهر الأمر - يبدو أمام الناس وكأنه متمنع بما يملك ، ولكنه في الحقيقة يعيش في بؤس وخوف داخل نفسه .

وأول أضرار حب المال أنه يلهي صاحبه عن الله ، ويقسى القلوب ويغري بأكل حقوق الضعفاء .

وهكذا نجد أن عطاء الله للكافرين ليس حبا لهم ، وإنما استدراجاً لتحقّق عليهم كلمة العذاب .. انه يلهي هؤلاء الكفار بکفرهم وعدم إيمانهم عن منهجه ، ويعطيهم ويزيدهم مالا ، حتى يعبدوا المال ويتركوا عبادة الله ، وتظل ثرواتهم تلهيهم عن عبادته حتى يأقّ أجلهم وتزهق أرواحهم وهم كافرون .. ثم يوم القيمة ماذا يحدث ؟

اقرأ قول الحق تبارك وتعالى :

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَا لَوْا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدٍ هُمْ مِلْءُ الْأَرْضِ ذَهَابًا وَلَا فَتَدَى بِهِمْ أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَصِيرٍ نَّ﴾

( الآية ٩١ سورة آل عمران )

أكان الذهب والمال خيرا لهم ؟ .. أم كان شراً كبيرا ؟



## الفصل الخامس

Figure 1. A schematic diagram of the structure of the *hsp70* gene. The gene is composed of a 5' UTR, a promoter, a 3' UTR, and a poly-A tail. The gene is transcribed from left to right, with the 5' end at the top. The promoter region is indicated by a dashed line, and the poly-A tail is indicated by a wavy line.

Figure 1. A schematic diagram of the experimental setup. The laser beam (1) is focused by a lens (2) onto a sample (3). The scattered light is collected by a lens (4) and focused onto a photomultiplier tube (5). The sample is held in a vacuum chamber (6).

19. *Leucosia* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma* *leucostoma*

19. *Leucosia* *leucostoma* (Fabricius) *leucostoma* (Fabricius) *leucostoma* (Fabricius)

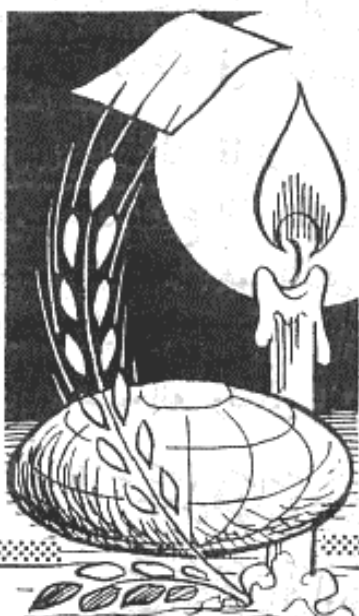
19. *Yūshō* (The Art of War) by Sun Tzu (孫子兵法) (350 BC)

— 1 —

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

Digitized by srujanika@gmail.com

卷之三十一



الخير والدنيا

بعض الناس يتوهם أن الدنيا لم تخلق  
على الخير .. كيف هذا؟

نحن نرى أمامنا صورا كثيرة .. نرى أنها  
غنية ، وأنا فقيرة . نرى من يموت جوعا ،  
ومن يموت من التخمة ، ونرى الظلم في  
الأرض ، ونرى من هو أعمى .. ومن هو  
مشلول لا يستطيع أن يتحرك ، ومن يصبه المرض فيفقد  
قوته ، ونرى الظلم والطغيان بين البشر . ثم أين هو العدل في  
طفل يموت جوعا؟ ، أو رجل مسن أو امرأة عجوز وهم  
يكابدون الشقاء في الأرض؟ ..

إننا لو تأملنا قليلا ، لوجدنا أن كل هذه الداءات قد  
وجدت لأن شرع الله سبحانه وتعالى لا يطبق ، إنما الإنسان -  
بغروره وجهره - هو الذي أفسد في الأرض وأصابها بهذه  
الداءات كلها .

الله سبحانه وتعالى يقول في كتابه العزيز :

﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسَىٰ مِنْ فُوْقَهَا وَبَرَكَ فِيهَا وَقَدَرَ  
فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءٌ لِلْسَّابِلِينَ ﴾

( الآية ١٠ سورة فصلت )

وما دام الحق سبحانه وتعالى قد قال : « وقدر فيها أقواتها »  
فالغذاء الموجود على الأرض يكفى كل البشر .. منذ عهد آدم  
حتى قيام الساعة . والدليل على ذلك أنه إذا حدثت مجاعة في  
أى بلد فإنها تستورد حاجتها من الغذاء ، أو تجبيئها حاجتها من  
دول أخرى .

إذن فالغذاء الذى يحتاجه البشر جيئا موجود على سطح الأرض ، ولكنه مكدس في دولة ، وقليل في دولة أخرى .. والقضية هي . سوء توزيع ، وليس نقص غذاء بالنسبة للبشر . لقد سخر الله سبحانه وتعالى الأرض وما عليها لكل خلقه .. فقال جل جلاله :

﴿وَالْأَرْضَ وَضَعَمَهَا الْأَنَامُ﴾

(الآية ١٠ سورة الرحمن)

والأنام هم خلق الله من عهد آدم حتى قيام الساعة .. ولكن أقال الله جل جلاله أي أرض وضعها لأى خلق من خلقه ? .. لم يقل ولم يحدد .. لأن الأرض كلها للناس كلهم ، ولكن الإنسان جاء ليقيم دولاً ويضع حدوداً .. هذه الدول والحدود هي التي صنعت المشكلات في العالم ، وهي التي تقوم بسيتها الحروب ، وتحدث بسيتها الغزوات .

والظاهر للعيان إن هناك دولاً غنية قليلة العدد ، كثيرة الخير ، وهناك دول فقيرة كثيرة العدد قليلة الخير ، وهذا ما أوجد نوعاً من عدم التوازن الموجود حالياً . ولو أن الأمور تركت كما شرع لها الله ، لوجد كل إنسان ما يحتاجه من غذاء دون عناء أو تعب وحدث التوازن ..

## المفسدون في الأرض



وليت الأمر توقف عند هذا الحد . لقد وجدنا الدول الغنية تحكم في أسعار الطعام وانتاجه . دولة كأمريكا مثلا .. تدفع لمزارعيها تعويضات حتى يمتنعوا عن زراعة القمح لكي تحفظ بسعره عاليا ! ودولة كالبرازيل تلقى بالبن في البحر حتى لا تختفي أسعاره ! وهناك دول أخرى تأخذ اللبن والبيض وغيره من أنواع الطعام ثم تهدره وتلقى به في الماء لتحفظ بسعره العالى !! رغم أن هناك الملايين من الأفواه في العالم تحتاج اليه .. تحتاج إلى رغيف الخبز أو كوب اللبن أو البيض لتأكله . هذا الاهدار لنعم الله تبارك وتعالى هو الافساد في الأرض .. أن تأخذ النعمة وتنزعها عن خلق الله .. وتحرم عباده منها .

ولو أن هذه النعم كانت من انتاج الإنسان ، لقلنا ربما كان ذلك من حقهم ، ولكنها من خلق الله .. إنهم لم يخلقوا الأنعام التي تعطينا الألبان واللحوم ، ولم يخلقوا الطيور التي تعطينا البيض ، ولم يخلقوا الأرض التي تنتج القمح وكل الحشرات ، ولم يخلقوا حبة القمح التي أنبتت سوابيل القمح ، ولكنهم بدلا من أن يجعلوا نعمة الله خالصة لعباده ، وأن يرسلوا ما زاد عن حاجتهم كمعونة للدول الفقيرة .. ألقواها في البحر ليمنعوا نعم الله عن خلق الله !!

إننا نجد هناك دول لا تأخذ بأسباب الله في الأرض وعندها أراض شاسعة صالحة للزراعة ، ولكنها بدلا من أن تتجه بكل

قوتها البشرية لاستئثار هذه الأرض وزراعتها ، إنشغلت بمشاكل الحروب والثورات ، وتغيير نظم الحكم والصراع على السلطة .

لقد شغل الإنسان نفسه بالصراع على الدنيا ، بدلاً من أن يقوم بمهنته وهي عماره الأرض .

هذا هو الظلم الإنساني .. الذي يحرم على عباد الله نعم الله . والله سبحانه وتعالى يقول :

﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِّنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِّنْهُ حَرَماً وَحَلَالاً قُلْ إِنَّ اللَّهَ وَأَذْنَنَ لَكُمْ أَمْرًا عَلَى اللَّهِ تَفَرَّوْنَ ﴾

( الآية ٥٩ سورة يومن )

وهكذا نرى ظلم البشر الذين قسموا الأرض إلى دول وحدود ، وأماكن حرموها على عباد الله ، مع أن الله سبحانه وتعالى خلق الأرض كلها للناس كل الناس .. فمن الذي أوجد هذا الشقاء البشري ؟

إن الذي أوجد هذا الشقاء هو عقل الإنسان الذي خلقه الله له ليختار بين البدائل ، ولكنه انشغل بكل شيء ما عدا مهمته في الحياة - وهي الاصلاح في الأرض - انشغل بالتدمير ، وانشغل بالسيطرة على البلاد والعباد .. وانشغل بالصراع الدنيا أما مهمته الأساسية ( التعمير ) فقد تغافل عنها واستهان بها .. فكان ما كان مما نرى ونسمع !!

وهكذا أدى الاختيار البشري إلى الشقاء بدلاً من أن يؤدي إلى الخير ، وإلى إهدار نعم الله بدلاً من أن ينميها ، وزيادة

المشاكل على الأرض ، بدلاً من أن يحلها . وكان بعد البشر عن منهج الله كارثة عليهم .. لقد تصرفوا بعقولهم بدلاً من أن يتصرفوا بالمنهج .. فأفسدوا ولم يصلحوا .

الغرور الانساني صور له أن باستطاعته أن يغير من نظام الكون بهدف التعمير والاصلاح .. فماذا فعل ؟ ! أخذ يقطع الأشجار والغابات - التي هي الرئة لتنفس الكون - وبنى بدلاً منها المصانع التي ملأت الجو بالتلوث ، بعد أن كان طاهراً نقياً .. فأخذت ثقباً في طبقة الأوزون مما يهدد الحياة على الأرض ، وألقى المخلفات والكيماويات في الأنهار فلوث الماء الذي أنزله الله من السماء طاهراً نقياً ، كما أفسد العقل الانساني الزرع .. فإذا به يلقى عليه كميات هائلة من السموم بدعوى مقاومة الآفات ، فإذا بهذه السموم تلوث النبات الذي يتغذى به الإنسان والحيوان .. فتنفذ إلى أجسادنا لتصيبنا بالعجز والمرض والموت ! ..

وعن ما تنبه العلماء إلى ما تفعله هذه السموم في الثمار والحيوان والانسان ثابوا إلى رشدهم وتنبهوا إلى سوء تقديرهم .. ثم حرموا استخدامها بعد أن ملأوا الدنيا ضجيجاً بأن هذه المبيدات هي الحل لزيادة محصول الأرض والقضاء على الآفات ..

كذلك استخدموا الكيماويات في علاج الأمراض ، ثم بدأوا يحرمونها لأنه ظهر لها آثار جانبية تفوق آثار المرض نفسه ، كل هذا حدث لأن علم الانسان قاصر وعقله محدود ، علم أشياء وغابت عنه أشياء .. وهو يتصرف بعلمه القاصر ، ويصور له عقله أنه سيحصل الى خير عميم ، ثم يكشف خطأه ويتراجع عما بدأه .

انه لا يرى الا مشاكل الحاضر ، ويغيب عنه ما سيحدث في المستقبل ، تماما كما أخذت بعض الدول تتشنج باسم الحرية وتطالب بحرية الزنا ، بل أن البرلمان البريطاني زاد على ذلك في اباحة الشذوذ الجنسي ، وأخذوا يتباهون بأنهم حققوا أكبر قدر من الحرية الشخصية للإنسان . . بينما الذي يحقق أكبر قدر من الحرية البشرية هو منهج الله .

ثم ماذا حدث؟ . .

انتشر مرض الايدز . . ذلك المرض القاتل الذي لا علاج له ، والذى دوخ العلماء حتى الآن بلا فائدة ، وإذا بنفس الذين تحدثوا عن الحرية الشخصية ، وإباحة الزنا والشذوذ الجنسي . . يطالبون الناس بالتمسك بالفضيلة! هل فعلوا ذلك عن إيمان؟ . . طبعا لا . . إنما فعلوه عن اضطرار وقهر ، لينجوا بأنفسهم من مرض يؤدي إلى الموت . ولو أتبعوا منهج الله لأراحوا أنفسهم من هذا الداء الوبييل الذي ينخر الآن في تلك المجتمعات .

كل هذه حقائق تحدث حولنا في الكون ولا تلتفت إليها .  
لقد حرم الله الربا وتوعد المرابين بأوخرم العواقب . . لكن خالف الناس منهج الله ففسد اقتصاد الدنيا كلها ، حتى أن الفائدة أصبحت تزيد على رأس المال المدفوع مما أرهق البلاد والعباد ، وبدأ العالم كله يطالب بالغائها .

## أشياء لا يفهمها العقل البشري

نأتي بعد ذلك إلى أشياء في الكون لا يفهمها العقل . .  
يقول بعض الناس : إذا كان الله سبحانه وتعالى قد حرم لحم  
الخنزير فلماذا خلقه ؟ . .

نقول إن هذا سؤال قاصر ناتج عن عقل غير مؤمن . الله  
 سبحانه وتعالى خلق كل شيء في الكون وله مهمته وهو يؤديها  
 سواء علمنا بها أو لم نعلم .

من قال لكم إن الخنزير خلق لأكل لحمه ؟ . . ربما خلق  
لينقى القمامه من ألف الجراثيم التي لو تركت لتکاثرت  
وانتشرت ، وأصابت البشرية بأفات كثيرة . وما دام الله  
 سبحانه وتعالى قد حرم لحومها ، فلأنه خلقها لها مهام أخرى ليس  
 منها أن يؤكل لحمها . .

إنسان آخر يأتى ليسألك : لماذا خلق الله الشعابين والعقارب  
 والحيوانات المفترسة التي تؤذى البشر ؟ . .

ونقول للسائل إنك لم تفهم معنى هذه المخلوقات ، إنها  
 موجودة في الكون لتلتفتك إلى طلاقة قدرة الله في كونه . لقد  
 ذلل الله سبحانه وتعالى لنا حيوانات كثيرة تخدمنا وتعطينا من  
 متع الدنيا الكثير ، ولكن لا يفهم الإنسان أنه ذلل هذه  
 الحيوانات بقدراته ، أوجد الله تبارك وتعالى حيوانات أخرى  
 لا تخضع للإنسان بقدراته .

ذلك أنك ترى الصبي الصغير يقود الجمل الضخم الذي لو ضربه بخفة لقتله .. ولكن الجمل يستجيب ويخضع خضوعا تاما للصبي ، يقوده كما يريد ، يجعله يمشي متى أراد .. ويربك متى يريد .

قد يظن بعض الناس أن هذا بقدرات الصبي ، ولكن الحقيقة أنها بقدرة الله سبحانه وتعالى .. هو الذي أخضعها وذللها للإنسان ، وجعلها تطيعه فيما يأمرها به .

وهناك أيضا الثعبان والعقرب مثلا .. حيوانات ضئيلة الحجم جدا بالنسبة للجمل وضئيلة الامكانيات ، ولكن إذا أردت أن تخضعها لك لا تستطيع ، ولو كان إخضاع هذه الحيوانات بإرادتك .. لاستطعت أن تخضع الحيوانات والحيشات التي لم تخضعها الله تبارك وتعالى لرادتك ..

إذا كان هذا هو حالك ، وهذه قدراتك ، وليست لك قوة ذاتية تخضع به أى شيء في الكون .. فتأدب مع ربك الذي ذلل لك ما تأخذ منه اللحوم واللبن والأصواف والجلود ، ولا تبارزه بالمعاصي ، فأنت منها أوتيت من قوة ، عاجز وهو وحده سبحانه وتعالى القادر .

نأتي بعد ذلك إلى الأمراض التي تصيب الإنسان .. إن لها حكمة يغفل عنها الناس . إن الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفت الجبارين في الأرض ، الذين يغترون بقوتهم و بما آتاهم الله من القوة والعزّة في الدنيا ، يريد أن يلفتهم إلى أنه لو شاء لسلط عليهم أدق مخلوقاته ، تلك التي لا ترى بالعين المجردة فتسليهم القدرة على الحركة ، و يجعلهم غير قادرين على مغادرة

الفراش ، وتسبب لهم آلاماً كثيرة ، حتى لا يغتر الإنسان بقدراته وقوته وجبروته ، ويعرف مدى تفاهته أمام قدرة الله سبحانه وتعالى .. يتذكر أنه سيلاقى ربه ، فيعمل حساب ذلك اليوم الذى لن تكون له فيه قدرة ولا قوة ولا ناصر ، ذلك اليوم الذى وصفه الحق سبحانه وتعالى بقوله :

﴿ يَوْمَ تُبَلَّى السَّرَّايرُ فَمَا لِمُؤْمِنٍ قُوَّةٌ وَلَا نَاصِرٌ ﴾

(الإيتان ٩ و ١٠ سورة الطارق)

إن بعض الأمراض تشير إلى عدل الله في كونه .. فالذى أسرف في أكل الطعام مثلاً أخذ أكثر من حقه من نعمة الطعام ، فيأى الله سبحانه وتعالى لأحد من الناس في فترة من عمره ويصيبه بمرض يحرم فيه من الطعام .. ليلفته تبارك وتعالى إلى أنه قد أخذ - لعدة سنوات - أكثر من حقه .. ولكن يحدث التوازن .. لابد أن يأخذ - لعدة سنوات - أقل من حقه .

وعلى سبيل المثال فإن بعض الذى أسرف في أكل الحلوى والسكر يصاب بمرض السكر ، فيمنع من تناول أي صنف من الحلوى ، أو من تناول السكر . الذى كان يأخذ الرغيف الأبيض الفاخر ويترك السن .. تأق عليه فترة لا يستطيع أن يأكل الا العيش السن الذى رفض أن يتناوله عدة سنوات طويلة .. ولذلك فالحق جل جلاله يقول :

﴿ وَكُلُوا وَاشْرِبُوا وَلَا سُرُوفًا إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾

(من الآية ٣١ سورة الاعراف)

وما دام الحق تبارك وتعالى أمرنا بالاعتدال ، فإن الذى

يخرج عن الاعتدال في أي شيء يأتى له ما يصحح مسيرته  
قهرا . فالذى يسرف في السهر مثلا يهلك صحته حتى تمر عليه  
فترة لا يستطيع مغادرة الفراش . وشاء عدل الله جل  
جلاله . . أن يعوض المريض عن مرضه كما جاء في الحديث  
القدسى :

إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ :  
يَا ابْنَ آدَمَ . مَرَضْتَ فَلَمْ تَعْدُنِي . قَالَ : يَارَبُّ ، وَكَيْفَ  
أَعُوذُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ ؟ قَالَ : أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ عَبْدِي فُلَانًا  
مَرِضَ فَلَمْ تَعْدُهُ . أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ عُذْتَهُ لَوْ جَدْتَنِي عِنْدَهُ ؟  
يَا ابْنَ آدَمَ . اسْتَطَعْمَتْكَ فَلَمْ تُطْعِمْنِي . قَالَ : يَارَبُّ .  
وَكَيْفَ أَطْعِمُكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ ؟ قَالَ : أَمَا عَلِمْتَ أَنَّهُ  
اسْتَطَعْمَكَ عَبْدِي فُلَانَ فَلَمْ تَطْعِمْهُ ؟ أَمَا عَلِمْتَ أَنَّكَ لَوْ  
أَطْعَمْتَهُ لَوْ جَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي ؟  
يَا ابْنَ آدَمَ . اسْتَسْقَيْتُكَ فَلَمْ تَسْقِنِي . قَالَ : يَارَبُّ ، كَيْفَ  
أَسْقِيَكَ وَأَنْتَ رَبُّ الْعَالَمَيْنَ ؟ قَالَ : اسْتِسْقَاكَ عَبْدِي فُلَانُ فَلَمْ  
تَسْقِهِ . أَمَا إِنَّكَ لَوْ سَقَيْتَهُ لَوْ جَدْتَ ذَلِكَ عِنْدِي .

إن كل مريض قريب من الله يعوضه الله عن مرضه ، بأن  
يكون في معيته جل جلاله ، ويخفف له من العذاب في الآخرة  
بقدر ما تتحمل من مشقة في المرض ، وهذا تعويض كبير وميزة  
هائلة . . أن تكون في معية الله ، كما أن الله سبحانه وتعالى  
يسخر لكل مريض من يخدمه سواء كان من أهله أو من غير  
أهله ليغدوه سلبه المرض من قدرة وقوه .



## العاهات .. هل هن شو ؟

نأق بعد ذلك إلى الذين يصابون بالعاهات . شخص ولد أعمى أو أعرج ، أو مسلول القدمين أو غير ذلك .. أليس هذا شرا ؟

نقول لمن يقول هذا إنك لم تفهم عن الله . هناك كون أعلى إذا احتل ، تصاب البشرية بكارثة عظمى .. كالشمس والنجوم والأقمار وغيرها .. لو اصطدم ببعضها البعض .. أو انفجرت الشمس مثلا ، فإن الكون كله يصاب بكارثة تنهي الحياة على الأرض .. ولذلك فإن الكون الأعلى خلقه الله سبحانه وتعالى غاية في الدقة والنظام .. لا يختل ثانية واحدة .. وإنما قوله تبارك وتعالى :

﴿ لَا إِلَهَ مِنْدُبِّعٍ لَّهَا أَنْ تُدْرِكَ الظَّمَرُ وَلَا يَلْهُلُ

سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِلَكٍ يَسْبَحُونَ ﴾

(الآية ٤٠ سورة يس)

هذا الكون خلقه الله جل جلاله على نظام لا يختل ليؤدي مهمته كاملة ، وهناك الحياة الدنيا ، وإنها لا تؤثر في نظام الكون ، وإنما هي مكونة من أفراد يكونون قبائل وأئمـاً وشعوبـاً .. تقضـى المقاديرـ أن يصابـ أقلـ القـليلـ منهمـ بالـعـمىـ ، أوـ عـدـمـ الـقـدرـةـ عـلـىـ النـطـقـ ، أوـ بـعـدـمـ الـقـدرـةـ عـلـىـ الـحـرـكـةـ وـفـقـ حـكـمـةـ الـهـيـةـ عـلـيـاـ لـاـ نـدـرـكـ كـنـهـاـ .. وـذـلـكـ هـدـفـينـ يـرـيدـ الـحـقـ أـنـ يـلـفـتـنـاـ إـلـيـهـاـ .

الهدف الأول أن ترى نعم الله سبحانه وتعالى عليك في هذا الذي ابتلاه الله . فإذا رأيت إنساناً أعمى تقول .. الحمد لله الذي نجاني مما أبتلي به عدداً من خلقه .. وتحس بنعمة الله عليك وتشكره ، وقد توب عن المعصية .. شكرنا لله على نعمه عليك ..

كذلك إذا رأيت إنساناً لا يقدر على الحركة .. تتجه إلى النساء وتقول شكرنا لك يا رب ، لقد خلقتني قادراً على الحركة . ولكن إذا لم تقابل أحداً .. من هؤلاء بين فترة وأخرى .. أتتذكر نعم الله عليك؟ .. طبعاً لا .. لأنك في زحام الدنيا تنسى هذه النعم . إن الله سبحانه وتعالى قد وهبها لك .. ويضعف إيمانك .. فيجيء هؤلاء الناس ليذكرونك لعلك تفيق .

والهدف الثاني الذي يريد الحق سبحانه وتعالى أن يلفتنا إليه هو أن نعرف أن كل عضو من أجسادنا لا يعمل بقدراتنا الذاتية ، ولكنه يعمل بتسخير الله له ليفعل ..

أنت تقول أنا أبصر بعيوني .. فأوجد الله تبارك وتعالى من له عينان ولا يصران حتى تعرف أنك تبصر بقدرة الله الذي يمنحك العين خاصية الأ بصار ..

وتقول أنا أمشي بقدمي ، ولذلك أوجد الحق جل جلاله من له قدمان ولا يمشي ، حتى تعرف أنك تمشي بقدرة الله التي أعطاها لقدميك ..



## بداية الكفر

الله سبحانه وتعالى يريد دائماً أن يطرد الغرور من أنفسنا ، لأن الغرور بداية الكفر .. فما دام الإنسان قد اغتر وحسب أنه استغنى عن الله ، فإنه لا يلتفت إلى طاعة الله ورضاه .. !! ولماذا يلتفت ما دام هو قادر بذاته على أن يفعل ما يشاء ..

إن الله سبحانه وتعالى يريد - برحمته - أن يحمي عباده من الغرور ومن بعد عن الله ، فيذكرهم بأن اللسان لا ينطق إلا بإذن الله .. والعين لا تبصر إلا بإذن الله .. والقدم لا تمشي إلا بإذن الله ..

لقد تضاربت مدارس الفلسفة في تفسير قدرة الله .. فقالت أحدي هذه المدارس .. إن قدرة الحق سبحانه وتعالى لا يؤكدتها إلا كون ثابت يعتمد على نظام دقيق .. لا يختل ثانية واحدة ..

وقالت مدرسة أخرى .. أنه لا يمكن أن يكون الكون الذي خلقه الله سبحانه وتعالى إلا متغيرا لا يعتمد على دقة الحركة ورتابتها .. لأن هذه هي ميكانيكية الحركة .. ولكن الله جل جلاله قائم على كونه يبدل ويغير كما شاء ، لأن إرادة الحق سبحانه وتعالى لا يمكن أن تكون مقيدة بقوانين ، وميكانيكية الحركة وعدم تغيرها ، تجعل الكون مقيدا بقوانين ثابتة ، ولكن التغير يعطينا طلاقة قدرة الله في كونه ..

ورغم أن النظريتين متضادتين .. فإن الله تبارك وتعالى قد

أوجد هذا وأوجد ذاك .. فجعل ( الدقة ) في الكون الأعلى ،  
وجعل ( التغير ) في الكون الأسفل ، حتى يثبت جل جلاله أن  
له ( دقة الخلق وطلقة القدرة معاً ).

ولذلك فإن كل هؤلاء الذين نراهم عجزة أو معوقين - وهم  
قلة - يعطوننا الدليل على طلقة قدرة الله في كونه ، وفي  
أنه يخلق ما يشاء ، وأن كل شيء هو منه سبحانه .. إن أراد  
أوجده .. وإن لم يرد أذهبه .

وقد يتساءل بعض الناس .. وما ذنب هؤلاء أن يعانونا ؟  
نقول لهم : أن الله يعوضهم بمواهب يجعلهم متساوين مع  
الاصحاء في الميزات ، يعطفهم قدرات غير عادية . تعوضهم  
عن النقص الذي يعانونه .. ويفتح لهم في قلوب خلقه  
فيجعلهم موضع الرعاية والعناية من الجميع .. ولذلك قيل  
( كل ذي عاهة جبار ) لأن الله يعطيه من القدرة ما يعوضه عما  
فقد ، و يجعله متميزا في أشياء لا يقدر عليها الأصحاء .  
والأمثلة على ذلك عديدة .. تيمورلنك .. الذي دوخ  
العالم بحروبه ورواته كان أعرج ، ومع ذلك كانت له قدرة  
عسكرية تفوق كثيرا من العسكريين الأصحاء ، فهزمه  
وتغلب عليهم .

## حكمة القضاء في السلب والعطاء

وهنا لنا وقفة . . وماذا عن المجنون؟ . . إن الله سبحانه وتعالى قد ميز الإنسان بالعقل ، والمجنون لا عقل له . . أي أنه مسلوب مما يميز البشر . . نقول : إن الله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا إلى أن العقل مخلوق لله ، وليس من ذاتية الإنسان . فهذا العقل الذي يرث الحضارات ، ويصنع التقدم في الدنيا ، قدراته مسخرة لك من الله ، وليس قدرات ذاتية منك . . حتى لا تغتر بعقلك وذكائك . . وتحسب أنك تستطيع بهذا العقل أن تستغنى عن الله ، أو أن تشرع لنفسك أحسن مما شرع الله لك .

ومع أن الله تبارك وتعالى خلق العقل للاختيار بين البدائل إلا أننا لم نلتزم ب مهمته في الحياة ، بل جعلناه يخطط منهجاً بشرياً تستغنى به عن منهج الله . . ويحاول أن يضع حياة على الأرض يعتقد أن فيها صلاح الدنيا ، ولكنها في الحقيقة تفسد كل شيء .

قد يقال وما ذنب المجنون؟ . . نقول أن الله أعطاه ميزة كبرى هي أنه لا يحاسب في الدنيا والآخرة . . ففي الدنيا قد يشتمك المجنون ، أو يقذفك بحجر أو يفعل أي شيء ، ولكنك لا تمحاسبه ، بل ربما ضحكت من تصرفاته . . وقبلتها على أنها تصرفات لا تعنى المقصود منها ، لأن صاحبها لا يعقل . .

يشتمك المجنون فتضحك ، وقد يمسك بملابسك فلا تغضب ، ليس له حساب في الدنيا .. أما في الآخرة .. فهو يدخل الجنة بلا حساب .. كل البشر يحاسبون ما عدا فاقد العقل ، إنه لا يحاسبه على أى شيء فعله ، لأن أساس الحساب هو الاختيار ، والمجنون فقد آلة الاختيار .

هذه هي بعض الخواطر . حول الخير والشر والكون .. أنها توضح لنا دقة الميزان الذي وضعت عليه الحياة .. انه ميزان دقيق يعطي بالعدل ، لا يسلب من أحد ميزة إلا أعطاه ميزات .. كل شيء في الكون له مهمة وهدف .. وسواء أدركنا هذه المهمة .. أو لم ندرك هذا الهدف .. فإن كل مخلوق يؤدي مهمته في الحياة .. دون أن يتضرر فهمنا أو موافقتنا .. ولكن الظلم الذي قد يحس به بعض الناس إنما يأتى من عدم الفهم ، أو هو حدوث تصادم بين واقعهم وشهوات كانوا يريدون تحقيقها ولم يتحققها الله لهم لحكمة خفية عنهم .

والسعادة في الحياة .. أن يرضي الإنسان بقدر الله .. فهذا الرضا هو الذي يضع السعادة في حياة الناس .. أما عدم الرضا بقضاء الله .. فإنه يورث الشقاء .

وإقرأ الحديث القدسى عن رب العزة : ( عبدى أنا أريد وأنت تريدى .. فإن رضيت بما أريد أغنيتك عما تريدى ، وإن لم ترض بما أريد أتعبتك فيما تريدى ثم لا يكون إلا ما أريد ) .

وهكذا رضيت أم لم ترض ، فإن أمر الله سبحانه وتعالى نافذ ، ولكن الرضا بقضاء الله هو الذى يعطيك الخير فى

الدنيا ، والسلط على قضاء الله هو الذي يعطيك الشقاء  
والعذاب في الدنيا والآخرة .

هذا هو معنى الخير والشر بالنسبة لأحداث الكون . إن  
عدل الله جل جلاله لا يمكن أن يميز إنسانا على انسان  
الا بالعمل الصالح ، أما ما يحدث لنا مما نعتقد أن فيه اجحافا  
وظلمانا لنا . فهو سوء تقدير وغفلة منها والله سبحانه وتعالى  
يقول :

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئاً وَلَكِنَّ النَّاسَ  
أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾

( الآية ٤٤ سورة يونس )



## **الفصل السادس**

---



**الخير والشر في الآخرة**

---

الخير هو ما عند الله ، وكل شيء  
 لا يقربك لله ، ولا يعطيك ثواب  
 الآخرة .. ليس خيراً منها أعطاك في  
 الدنيا ، وكل عمل لا تبتغى به وجه الله هو  
 عمل خسرته ، وحياتك الدنيا لها وقت  
 محدود ستحاسب عليه ، فإن استمرت  
 عمرك كله في تطبيق منهج الله .. فقد حصلت على الخير ،  
 وإذا أنفقت عمرك كله في المعصية ونسيت الله .. فقد خسرت  
 وأصابك الشر .. وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

﴿فَمَنْ زُحْجَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخُلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ﴾

(من الآية ١٨٥ سورة آل عمران)

إذن فالفوز الذي يجب أن نسعى إليه هو النجاة من النار .  
 وكما قلنا إن الحياة الدنيا ليست غاية ، بل هي دار اختبار ،  
 تؤدي بك إلى الغاية . هذا هو منهج الخير والشر في الكون كما  
 وضّعه الله سبحانه ، وكما أوضّحه سنة رسول الله صلى الله  
 عليه وسلم حيث يقول :

( لا تزول قدمًا العبد يوم القيمة حتى يسأل عن أربع  
 خصال : عن شبابه فيها أبناء ، وعن عمره فيها أفناه ، وعن  
 ماله من أين اكتسبه وفيها أنفقة ، وعن علمه ماذا عمل فيه ) .

وإذا رجعنا إلى القرآن الكريم .. نجد أنه قصر الخير على  
 ما عند الله .. واقرأ قوله تبارك وتعالى

﴿وَمَا أَنْقَدُوا لِأَنفُسِهِمْ كُلُّ مَنْ خَيَرٌ يَجِدُهُ عِنْدَ اللَّهِ﴾

(من الآية ١١٠ سورة البقرة)

فإذا انتقلنا إلى سورة آل عمران .. نجد أن الحق سبحانه وتعالى يعلمنا كيف نتوجه إليه ، وكيف نشكره ، وكيف نقرب إليه وكيف نعرف بفضله ، وذلك في قوله عز وجل :

﴿ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾

(من الآية ٢٦ سورة آل عمران)

أى أن الخير كله بيد الله سبحانه وتعالى وحده .. ولذلك فإن الخير لا يوجد بيد أحد غير يد الله تبارك وتعالى .. واقرأ قوله جل جلاله :

﴿ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرَارِ ﴾

(من الآية ١٩٨ سورة آل عمران)

وإذا كنا قد وصلنا إلى هذه النتيجة .. فإننا لا بد أن نعلم أن الخير كله بيد الله ، وأن خير الأعمال هي التي يتغنى بها وجه الله .. وأن كل ساعة عمر ولا تقوم فيها بعمل تتغنى به وجه الله ، هي ساعة ضائعة من عمرك ، إنها ساعة أفتفيتها دون أن تتحقق بها شيئا ، وساعات العمر - منها طالت - محدودة ، وكل وقت يمر لا يعود .

## الأيمان .. شوط قبول الأعمال

ولكن هل الخير في الدنيا هو خير مطلق ؟  
أم لابد أن يكون مرتبطا بالآيمان ؟ أى أننا اذا فعلنا الخير  
دون ايمان بالله وبجميع رسالته وكتبه فهل يحسب لنا عند الله  
سبحانه وتعالى ؟ ..

هناك عدد من الناس عملوا للإنسانية .. أولئك الذين  
اخترعوا وقدموا الاختراعات التي أفادت البشرية كلها ، أو  
اكتشفوا علاجاً لأمراض مستعصية ، كان يشقي بها البشر ، أو  
تبرعوا مثلاً لبناء ملجأً أو مستشفى مجاني ، أو قاموا بإغاثة  
مجموعة من الناس تعانى ظروفًا سيئة .. حدثت مجاعة مثلاً  
فقاموا هم بجمع الأموال ، وأرسلوا الأغذية لهؤلاء الذين  
أصابتهم المجاعة أو غير ذلك من الأعمال التي أمر بها الله  
سبحانه وتعالى عباده المؤمنين ، والتي وعدهم عليها بالثواب  
العظيم في الآخرة .

هؤلاء الذين قدموا الخير ليس بمنطق الأيمان .. ولكن  
بمنطق الإنسانية وإحساسهم بالآخرين ، ومحاولتهم تخفيف  
آلام الناس .. أو إغاثتهم .. ما هو حكمهم ؟

نقول إن هؤلاء جميعاً ليس لهم عند الله سبحانه وتعالى  
أجر ، لأنهم عملوا عملاً لم يقصدوا به وجه الله .. أى أن  
عملهم لم يكن من منطلق إيمان خالص ..

وفي ذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَنْخَافُ خُلْمًا وَلَا هَضْمًا ﴾

(الآية ١١٢ سورة طه)

إذن فشرط قبول العمل الصالح هو الإيمان ، لابد أن يوجد الإيمان أولا ، وأن يتبعه بالعمل وجه الله سبحانه وتعالى ثانيا ، ولذلك فإن الذي يتبرع بمحلي كبير لجمعية خيرية لأن رئيسة الجمعية زوجها في منصب هام سيخدمه في أعماله .. فإن عمله لا يتقبل من الله ، وذلك الذي يدفع المال ليقال عنه المحسن الكبير أو رجل البر والتقوى أو غير ذلك فهو يريد سمعة ولا يريد وجه الله .. فلا جزاء له عند الله تبارك وتعالى .

ان كل هؤلاء الذين يشركون مع الله أغراضًا أخرى .. وأهدافاً دنيوية لا يفعلون الخير ، رغم أن ظاهر عملهم هو الخير ، ولكنهم اتخذوا وسيلة لتحقيق أهداف أخرى .. والله جل جلاله هو أغنى الشركاء عن الشرك .

ولكن هل يترك الله هذه الأعمال بلا ثواب؟ ..

الله سبحانه وتعالى بعدله لابد أن يعطي ثواباً عن فعلها .. هذا الثواب لابد أن يكون من جنس عمله .. أي يعطيه الثواب في الدنيا ، فاذا جاءت الآخرة .. لم يجد له ثواباً ولا عملاً صالحا .. ولذلك نجد القرآن الكريم يخبرنا عن هذه الحقيقة .. فيقول :

﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ بَعْدَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ

﴿تُرِيدُتُمْ جَعْلَنَا لِمَجْهَلَمْ يَصْلَحَلَّهَا مَذْمُومًا مَّذْحُورًا﴾

(الآية ١٨ سورة الاسراء)

إذن هؤلاء الذين يعملون الخير ولا يؤمنون بالله ، أو لا يقصدون به وجه الله ، هؤلاء يوف اليهم ثواب هذا العمل في الدنيا .. فتطلق أسماؤهم على المدن ، وتقام لهم التماشيل في الميادين .. وترصد لهم الجوائز .. ويدرس تاريخ حياتهم في مراحل التعليم .. ويصبحون اعلاماً ومشاهير .. هذا هو جزاؤهم .. انه من جنس عملهم ..

إن الله تبارك وتعالى يريدنا أن نقابل أحداث الدنيا كلها بقوة الإيمان ، وألا نجزع من أى حدث مهما كان ، ولذلك أعطانا سبحانه وتعالى المقاييس التي نقيس بها الأحداث .. لم يشأ الله برحمته أن يتركنا في الحياة في مهب الريح .. يملأ قلوبنا الجزع والخوف ، بل أعطانا المقاييس الحقيقي .. الذي به نعمل وعليه نقيس ..

أول شيء طلبه الله سبحانه وتعالى هو أن نجرد أنفسنا من الانفعال بالنسبة لأحداث الدنيا ، وأن نأخذها على أنها ابتلاءات .. أى امتحانات واختبارات من الله سبحانه وتعالى ..

إننا نؤمن أن هذه الأحداث مكتوبة عنده . قبل أن يخلق الأرض ومن عليها ، وأنها أقدار تتنزل في أزمان مختلفة .. ومطلوب منا ألا نستقبلها بأسى أو بحزن أو بفرح ، وذلك حتى تعتاد نفس المؤمن على ألا تجزع إلا من شيء يأق بغضب الله ، وألا تفرح إلا لشيء يزيد ثوابها عند الله ، وهذا هو المقاييس

ال حقيقي الذى لابد أن نقيس به ما يحدث .. يقول جل

جلاله : ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِي

كِتَابٍ قَبْلَ أَنْ تَرَاهَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ سِيرٌ ۝ لَكُلُّا

نَاسٌ وَعَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا فَرَحْوَانَمَاءَ أَنْتُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّا

مُخْتَالٍ فَوْرٍ ۝

(الآياتان ٢٢ و ٢٣ سورة الحديد)

هذا هو السلوك الإيمانى الذى أراد الحق سبحانه وتعالى أن يلفتنا إليه .. ألا يفزعنا شيء من أحداث الدنيا مهما كان ، لأن الدنيا هي عالم أغيار .. أنت اليوم غنى وغدا فقير ، أنت اليوم قوى وغدا ضعيف ، أنت اليوم في عزة ، وغدا في ذل ..

هذه الأغيار هي من صفات الحياة الدنيا ، ولذلك يجب أن تتقبلها بمعناها الحقيقي .. فكل أحداث الدنيا لا تدوم . إن كان اليوم مظلما ، فغدا يأتي النور . وإذا كان اليوم معسرا ، فغدا يأتي اليسر . هذه هي معانى الأحداث ، كلها متغيرة ، والشيء الثابت الوحيد .. هو ما تفعله للأخرة .. ذلك هو الشيء الذى لابد أن تحرص عليه ..

كان أحد الصالحين كلما دخل عليه سائل يطلب مالا أو طعاما يستبشر به مع أنه سيأخذ مما عنده ، وكان يقابلها متهلا ، ويقول أهلا بمن سيحمل لي حسناقي إلى الآخرة ، لأنه يعرف أن هذا السائل إنما جاء لخيره .. وأنه جاء يبقى له ما عنده ، فلو أكل هذا الطعام ، أو أنفق هذه النقود

لضياعها .. ولكن لو تصدق بها لأبقاها ولتلقي من الله ثواباً عليها في الآخرة .

لقد علمنا الحق سبحانه وتعالى .. ألا نعطي للأحداث الدنيا المعانى التي تدور داخل أنفسنا .. بل ترك معناها ولا نحاول أن نفسفها .. فقال جل جلاله :

﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكُرُّهُوا شَيْئاً وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾

(من الآية ٢١٦ سورة البقرة)

وقال سبحانه وتعالى :

﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكُرُّهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾

(من الآية ١٩ سورة النساء)

إن الله يريد أن يعطينا الوقاية اليمانية للأحداث التي تحيط بنا .. فإذا وقع لنا شيء نكرهه ، نتذكر هذه الآيات ونقول لعل الله قد وضع في هذا الشيء الذي نكرهه الخير ونحن لا ندرى .. أو لعل الله تبارك وتعالى قد وضع فيها كرهنا حدوثه الخير الكبير .. وهذا يخفف من ألم النفس البشرية عندما يقع عليها شيء نكرهه .. وفي نفس الوقت يجعلنا متفائلين دائماً .. ثم أراد الحق جل جلاله فوق ذلك أن يفهمنا أنه في الأشياء التي نتعامل معها نحن الذين نضع فيها الشر .

وكثيراً ما يسأل الناس أليس التليفزيون شر كبير؟ أنه يأخذ الناس من أعمارهم ، ومن صلاتهم ومن ذكرهم لله ويلهיהם . ونقول : إننا لا يمكن أن نحكم على التليفزيون أنه شر ، ولكن

استخدام الانسان له هو الذى يحوله الى خير أو شر ، فلو أن التليفزيون علم الناس دينهم ، وبينه لهم وحدثهم عن الصلاة والزكاة وغيرها من أركان الاسلام لكان خيرا ، ولو أنه شغل بالرقص والغناء ، وما يلهى الناس عن دينهم فإنه شر ..

إذن فالـالتليفزيون في ذاته .. ليس خيرا ولا شرا . ولكن استخدمنا له هو الذى يضع له المعنى .. كالـالسكين تماما صالحة لأن تقتل بها إنسانا ، وصالحة لأن تستخدمها في المطبخ لقطع اللحم والخضراوات . ان أنت استخدمتها في إعداد طعامك ... فهى خير ، وان استخدمتها في القتل واهدار الدماء فهى شر ..

الحق تبارك وتعالى ضرب لنا أمثلة في القرآن الكريم .. في أنا نحن الذين نعطي المعنى لكل ما هو موجود .. فقال جل جلاله :

﴿ وَمِنْ شَرِّ النَّيْلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا  
وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاءَ يَهُ لِقَوْمٍ يَعْقُلُونَ ﴾

( الآية ٦٧ سورة النحل )

لقد أراد الحق تبارك وتعالى أن يبين لنا ان استخدمنا للشيء ، هو الذى يعطيه معنى الخير أو الشر .. وليس الشيء نفسه .. فمثلا العنب والتمر خلقهما الله سبحانه وتعالى ليكونا زرقا حسنا .. يعطينا الطعم الحسن ، والقيمة الغذائية الحسنة وغير ذلك .. ليس فيه شر وليس فيه ضرر للأنسان ، ولكن ماذا فعل البشر ؟

أخذوا هذا الرزق الحسن .. وحولوه الى رزق غير حسن  
بأن حمروه ، أى صنعوا منه الخمر التي تستر العقل وتنفعه من  
أداء وظيفته ، والتي هي من أكبر الكبائر ، وأساس للشزور في  
الدنيا .

هل خلق الله سبحانه وتعالى التمر والعنب لهذا  
الغرض؟ .. هل خلقهما ليعين الإنسان على شرب الخمر  
والمعصية؟ .. طبعا لا .. اذن من الذي أفسد مهمتها في  
الحياة؟ وحولها من رزق حسن الى رزق حرام؟ .. إنه  
الإنسان الذي أخذ هذه النعم ، وأفسد معناها وأفسد  
مهمتها ، وجعلها تعين على الإثم والعدوان ، بدلا من أن  
 يجعلها تعين الإنسان على ذكر الله وشكره .



الشـ .. وـنـوـاتـ الـبـشـرـ

الله سبحانه وتعالى .. خلق لنا الشمس لتنير الكون وتبعث  
الدفء فيه وتعطى النبات والحيوان والانسان ما يحتاجون اليه  
من أشياء تعينه على أداء مهمته في الكون . وبالضوء يتنفس  
الزرع .. ليخرج لنا الاكسجين ليجعل حياتنا على الأرض  
ممكنة ، وبالضوء يستطيع الحيوان أن يؤدي مهمته في الحياة ..  
من حرث وحمل متع وغیر ذلك ، والانسان يسعى على ضوئها  
ويعمل . لتزداد عمارة الأرض ، ويحصل على الدفء الذى هو  
محتاج اليه في حياته . لكن جاء بعض الناس فعبدوا الشمس ،  
وبذلك حولوها من رزق حسن إلى معين على الكفر وعلى عبادة  
غير الله ! ، إن الشمس لم تأمرهم بذلك .. لا هى في يوم  
الأيام قالت أعبدوني ، ولا أرسلت رسلا من البشر ليأمرروا  
الناس بعبادتها ، ولا هى أرسلت منها جا يبين للناس طريقة  
عبادتها .. إنها لم تفعل شيئا من ذلك .. بل هى مقدورة  
مبحة تؤدى دورها في الكون بمنتهى الدقة .. ولكن الانسان  
هو الذى جاء بالفسد .

وكذلك الأحجار .. إن لها منافع كثيرة ، ولكن الناس صنعوا منها الأصنام التي يعبدونها ! إن الأشياء الموجودة في الكون ليست مفسدة ، بل هي صالحة ولها مهمة تؤديها على أكمل وجه ، ولكن الفساد جاء من الإنسان ، والشرك جاء من الإنسان ، والكفر جاء من الإنسان .

وعلى أساس هذه المعانى لابد أن نأخذ الحياة الدنيا ..  
 ولا نأخذ لها أساساً فاسدة من عندنا .. ولكن من الذى وضع  
 هذه الأساس؟ .. إنه بلا شك ذلك المفسد في الكون ، الذى  
 يريد الانتفاع انتفاعاً ذاتياً محدوداً .. والذى يريد سلطة زمنية  
 يكون فيها هو السيد . فالذى استخدم السكين في القتل ،  
 كان هدفه أن يحصل على مال لا يستحقه ، والذى دعا إلى  
 عبادة الشمس ، كان هدفه أن يكون كبير الكهنة .. يأتى به الخير  
 من الناس بلا عمل .. والذى دعا لعبادة الأصنام ، كان هدفه  
 أن يصبح سيداً .. يخافه الناس ويترقبون إليه .. لأنه خادم  
 الآلهة . فالذى يدعوا إلى باطل يبحث أولاً عن فائدة دنيوية  
 يحققها من هذا الباطل .. فائدة ترفعه إلى مرتبة أصحاب المال  
 والنفوذ دون أن يعمل شيئاً يستحق عليه هذا المال أو هذا  
 النفوذ ..

لكن الذى يدعو إلى الله هو الذى ينفق على الدعوة  
 ولا يأخذ منها ، وينفق عليها وهو سعيد .. ويدفع من ماله  
 وهو مسرور ، وهو أول من يتحمل مشاق التكليف والعبادة ،  
 وكل أمنيته أن يتقبل الله عمله الصالح .

والحق سبحانه وتعالى أراد أن يلفتنا إلى أن مقاييسنا مختلة  
 فقال تبارك وتعالى :

﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَخْلُونَ إِيمَانَهُمْ أَهْوَأَ لَهُ مِنْ فَضْلِهِ ۝

﴿ هُوَ خَيْرٌ لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرٌّ لَهُمْ ۝

(من الآية ١٨٠ سورة آل عمران)

وفي هذا تصحيح لفهم انفاق المال في الحياة . فالشيطان مهمته أن يجعل الناس يخشون الانفاق في سبيل الله خوفا من الفقر ، مع أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( ما نقص مال من صدقه ) .. إذن فالصدقة لا تنقص المال أبدا ، بل تنبه وتجعل فيه بركة . والبركة أن يعطيك الشيء أكثر مما توقعته منه .. أو أكثر من العطاء العادي .

وعطاء البركة دائمًا يعطيه الله للمؤمنين .. فتجد الرزق قليلا ، ولكنه يغطي لك كل الحاجات وكل النفقات .. فالطعام الذي يكفي لاثنين .. يأكله خمسة ويشبعون .. والقليل من الرزق يقنع هؤلاء ، فلا يعدون أعينهم ، ولا يخطر على باهم ، ولا يشتاقون الى ما فوق طاقتهم .. بل تجد الواحد منهم حياته سعيدة .. مرتاح البال هادئ النفس .. قرین العين دائم الصلة بالله .. يمنع الله سبحانه وتعالى عنهم منغصات الحياة ، فاذا مرض أحدهم مثلا .. يكفي أن يأخذ قرصا من الاسبرين وكوب شاي ليشفى من مرضه .. بينما ذلك الذي لا يتصدق اذا مرض ابنه انزعج وأحضر عددا كبيرا من الأطباء ، وأنفق الكثير من المال .. وربما لا يتم الشفاء .

.. إذن فالبركة في الرزق تكون أحيانا بالعطاء .. بأن يعطي الله الانسان مالا كثيرا ، وأحيانا بالسلب ، بأن يبعد عنه كل مهلكات المال .. فتجد ابنه ينجح بدون دروس خصوصية ، بينما غيره ربما أنفق مئات الجنيهات على الدروس الخصوصية .. ولا ينجح ولا يتفوق .. وتجد أولاده مثلا لا يمكن أن يجذبهم قرناء السوء الى الشر .. فلا يقرب احدهم مثلا القمار أو المخدرات .. أو غير ذلك من الآفات التي تهلك

المال والجسم ، وتتجد زوجة وأولاد هذا الرجل اذا أحضر لهم ملابس رخيصة وبسيطة .. يفرحون بها ويكونون سعداء ..

اما هؤلاء الذين لا يرعون الله في مالهم ، فالسخط وعدم الرضا يفسد حياتهم . فتجد الواحد منهم يحضر لزوجته فستانات بعثثات الجنيهات فتلقيه في وجهه وهي مشمتة ، ولا يأخذ من هذا الا الشقاء وعدم الرضا ..

لأن علينا أن ندرك أن نعم الله لا تكون بكثرة العطاء فقط ، ولكن تكون ايضاً يابعاد مهلكات المال عنك .. فيجعل الله سبحانه وتعالى المال وفيرا على قلته .. يكفى الجميع ويسعدهم .. تلك من عطاءات الله جل جلاله بالخير ..

ان الانسان الذي يمسك ماله ولا ينفقه ولا يتصدق منه ، يظن أنه يفعل لنفسه خيرا ولكنه في الحقيقة يفعل شرا .. فلا هو تقرب الى الله بماله .. ولا المال سيبني معه .. لأنه سيتركه عندما ينتهي عمره .



## قمة الشر في الدنيا .. الكفر

وcheme الشر في الدنيا .. هي الكفر .. ذلك أنه لا يوجد شر أكبر من ذلك ، لأنه ليس بعد الكفر ذنب .. ولأن هذا الكافر قد ارتكب ما يجعل الله يطرده من رحمته .. ولذلك يقول الله جل جلاله .

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾

( الآية ٤٨ سورة النساء )

فمن دخل في الشرك أو الكفر وأعطى الدنيا كلها فهي شر له ، لأنه منها أخذ ، فمتع الدنيا قليل .. ومهما كان حوله المال والجاه والسلطان مفارق .. ولذلك يقول الحق تبارك وتعالى :

﴿إِنَّ شَرَ الدَّوَابِ عِنْدَ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُوا فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾

( الآية ٥٥ سورة الانفال )

ونحن نعرف أن الدابة لا عقل لها ، فهي لا تستطيع أن تفكـر ، ولا يمكن أن تعقل الأشياء ، ولذلك فهي محكمة بالغرائز ، والغرائز حكمها صادق ، فإذا أحضرت الطعام لدابة من الدواب .. تجدها تأخذ ما يكتبيها ثم تتوقف عن الطعام ، فإذا حاولت أن تغريها بأى طعام فهي ترفضه منها كان ، لأن حكم الغرائز حكم صادق ، يعطى للحيوان احتياجاته فقط ..

وبالنسبة للدواب تجدها لا تمارس الجنس الا لحفظ النوع ، فإذا حملت الدابة الأنثى فهى لا تسمح لذكر أن يقترب منها ، ولكن الذين كفروا وصفهم الله بأنهم شر الدواب ، والدواب جمع دابة ، والدابة هي كل ما يدب على الأرض .

لماذا هم شر الدواب ؟ .. لأن الدواب التي لا عقل لها ، لها مهمة في الدنيا لا تستخدم فيها العقل ، ولكنها تؤدي مهمتها كاملة .. تحمل الأثقال وتؤدي كل ما هو مطلوب منها .. أو كل ما خلقت من أجله .

ولكن الإنسان الذى أعطى الاختيار تجده قد ملا معدته بالطعام ، فيقال له أنت لم تتناول الحلوى ، أو أنت لم تذق هذا الصنف ، فلا يحترم مبدأ أن الله نهانا عن الاسراف في الطعام ، ويتحمّم معدته حتى لا يستطيع الحركة ، ويحول الجنس الى متعة .. وليس الى وسيلة لحفظ النوع ..

لقد ميز الله تبارك وتعالى الانسان بالعقل حتى يتدبّر آياته في الكون ، ويؤمن بأن هذا الكون خالقاً موجداً ، ولكنه بدلاً من ذلك يتّخذ هذا العقل وسيلة للكفر واللحاد فيبعده عن الله ، ويرثه المعصية .. فكأنه قد ألغى الميزة الكبرى التي وهبها الله للانسان .. بل وحوّلها الى عكس وظيفتها ، فيكون بذلك أشر من يدب على الأرض ! .

وفي الختام نقول بإجمال : ان المعنى الحقيقي للخير والشر في الدنيا والآخرة من وجهة نظر الدين .. انه العمل الصالح الذي يقصد به وجه الله ويرجو به عطاء الآخرة .. فكل ما جاء من عند الله هو الخير .. وكل ما يقصد به وجه الله هو

الخير ، وأن الشر في الكون قد جاء من اختيارات الانسان ..  
الذى أفسد الكون ، وأفسد الحياة فيه ، وأفسد قوانينه .. ظنا  
منه أنه يصلح ، وفي الحقيقة هو يفسد ، وأن الله سبحانه  
وتعالى أوجد لنا الأشياء النافعة والنعم الكثيرة .. ولكننا  
أفسدناها .. بتحويلها إلى أدوات لشقاء البشرية ، وأن  
الانسان يعاني من اختيارات الانسان .. وأن في الكون  
ما يكفى للكل خلق الله .. منذ آدم إلى قيام الساعة ، ولكن  
الأنانية هي التي أفسدت كل شيء ، فجعلت بعض الناس  
يهلكون خيرات الله .. بدلاً من أن يعطوها لمن يحتاج إليها ،  
وأن الدنيا هي وسيلة للآخرة .. تؤدي بك إلى الجنة أو النار  
والعياذ بالله .. فإذا تحولت عن وظيفتها لتصبح غاية أورثت  
الانسان الشقاء ، وجعلته يهلك قواه ونفسه ، ويغضب ربه  
ويعصيه ثم لا يأخذ منها شيئاً .

إن الخير فيها اختياره الله ، والانسان لا يملك العلم  
ولا المعرفة ليجعل نفسه حكماً على الأحداث .. ذلك انه  
لا يملك الزمن المستقبل ليعرف نتيجة ما يحدث اليوم ، وأن  
كراهيتنا للأشياء لا يجب أن تأخذها مقياساً لأن هذا الشيء  
شر ، لأننا قد نكره شيئاً ويجعل الله فيه خيراً كثيراً ، وقد نحب  
شيئاً ويجعل الله فيه شراً كبيراً .. وأننا اذا أردنا السعادة في  
الدنيا والآخرة .. فلا بد أن نرضى بقضاء الله .. لأن قضاء  
الله سبحانه وتعالى دائمها خير . ومن رضى به هُدِيَ إلى صراط  
مستقيم .

# الفهرست

## صفحة

|    |                                           |
|----|-------------------------------------------|
| ٣  | الفصل الأول :<br>الجمال في الكون          |
| ٧  | ● في البداية كانت الفطرة                  |
| ٩  | ● معنى : التطور ؟                         |
| ١١ | ● معنى الخلافة                            |
| ١٣ | ● سر الجمال في الكون                      |
| ١٩ | الفصل الثاني :<br>الشر في الكون           |
| ٢٣ | ● العالم المقهور يؤدي مهمته               |
| ٢٦ | ● قصور العقل الإنساني                     |
| ٢٨ | ● المنهج نزل مع آدم                       |
| ٣٠ | ● العصبية لم تتوقف                        |
| ٣٣ | ● محمد رحمة للمؤمن والكافر                |
| ٣٩ | الفصل الثالث :<br>المظنون والمتيقن        |
| ٤٢ | ● الحياة الحقيقة                          |
| ٤٧ | ● أسباب زوال النعمة                       |
| ٤٩ | ● المال .. وظيفة في الحياة                |
| ٥١ | ● المال والنفوذ نعمة .. أم نعمة           |
| ٥٧ | الفصل الرابع :<br>ما هو الخير وما هو الشر |
| ٦٠ | ● معنى الخير المطلق                       |

|                       |                                |
|-----------------------|--------------------------------|
| ٦٢ .....              | ● الإنسان وأحداث الكون         |
| ٧٠ .....              | ● الألحاح على خير المال        |
| <b>الفصل الخامس :</b> |                                |
| ٧٣ .....              | <b>الخير والدنيا</b>           |
| ٧٦ .....              | ● المفسدون في الأرض            |
| ٨٠ .....              | ● أشياء لا يفهمها العقل البشري |
| ٨٤ .....              | ● العاهات هل هي شر ؟           |
| ٨٦ .....              | ● بداية الكفر                  |
| ٨٨ .....              | ● حكمة القضاء في السلب والعطاء |
| <b>الفصل السادس :</b> |                                |
| ٩١ .....              | <b>الخير والشر في الآخرة</b>   |
| ٩٤ .....              | ● الإيمان شرط قبول الاعمال     |
| ١٠١ .....             | ● الشر ونزوارات البشر          |
| ١٠٥ .....             | ● قمة الشر في الدنيا .. الكفر  |

# مكتبة الشراوى الإسلامية

سهلاً وضماناً لحصولك على جميع الأعداد في أي مكان  
تتوارد به .. أرسل اسمك وعنوانك إلى :-

مؤسسة أخبار اليوم

ادارة الاشتراكات

٣ شارع الصحافة - القاهرة

مرفقاً قيمة الاشتراك نقداً أو بشيك أو حواله بريدية

قيمة الاشتراك

|           |               |                |
|-----------|---------------|----------------|
| داخل مصر  | الدول العربية | الدول الأجنبية |
| جنيه مصرى | دولار امريكى  | دولار امريكى   |
| ٣٦        | ٢٠            | ١٨             |
| ١٨        | ١٠            | ٩              |

١٢ كتب  
٦ كتب

## وكالات التوزيع بالخارج

**السعودية :** هامة للتوزيع

شارع الملك فهد خلف اسواق النويص

**الأردن :** شركة وكالة التوزيع الاردنية

عمان -الأردن

**المغرب :** الشركة الشريفة للتوزيع والصحف ( سوشبرس )

الدار البيضاء - المغرب

محلات القائد التجارية

باب مشرف ص. ب ٣٠٨٤

**اليمن :** الشركة المتحدة للتوزيع الصحف والمطبوعات

ص. ب ٦٥٨٨

**القدس :** يوسف رحيل

ص. ب ١٩٠٩٨

**أبو ظبي :** دار المسيرة

شارع السلام منطقة النعمان السياحى - أبو ظبى

**الدوحة.قطر:** دار العروبة للصحافة والطباعة والنشر والتوزيع

ص. ب ٦٣٣

**البنغال :** دار الحكمة

ص. ب ٢٠٧

جميع الحقوق محفوظة لمؤسسة أخبار اليوم

رقم الإيداع

١٩٩٠ / ٨٣١٣

الترقيم الدولي

٩٧٧ - ٠٨ - ٠٠٧٣ - ٣